
QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  349 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

 

Demokratisasi Pendidikan Di Bawah Praktik Otoritarianisme: Analisis 
Filsafat Pendidikan Islam Terhadap Praktik Kekuasaan Dalam Dunia 
Pendidikan 
 

Muhammad Zakki Musyafa1, Abdul Khobir2, Taufiqoh Khasanah3, Zamrudin 
Ruwais4 

Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia1-4 

Email Korespondensi: muhammad.zakki.musyafa24062@mhs.uingusdur.ac.id, 
abdul.khobir@uingusdur.ac.id, taufiqoh.khasanah24070@mhs.uingusdur.ac.id, 
zamrudin.ruwais24051@mhs.uingusdur.ac.id 

 

Article received: 28 September 2025, Review process: 12 Oktober 2025, 
Article Accepted: 22 November, Article published: 20 Desember 2025 

 

ABSTRACT  
This study examines krisis demokratisasi pendidikan di Indonesia still dominated by 
authoritarian practices, such as sentralisasi kebijakan yang ketat, teacher dominance in the 
learning process, and limited dialogue space for students. Although the kebijakan Merdeka 
Belajar has been introduced as a reform effort, its implementation has not yet touched the 
philosophical and cultural dimensions that form the core of educational liberation. Using a 
qualitative approach with philosophical-critical analysis, this study explores three 
fundamental values in Islamic educational philosophy: hurriyah al-fikr (freedom of thought), 
syura (consultation), and adl (justice). These three values serve as the foundation for 
building a more democratic, participatory, and inclusive education system. The findings 
indicate that these values are highly relevant for critiquing power relations in education 
while offering a humanistic, dialogical, and transformative learning model. This study 
contributes by shifting the paradigm of Islamic educational philosophy from a normative 
approach toward a critical-transformative approach, thereby strengthening the 
implementation of Merdeka Belajar as a real movement for student liberation and 
empowerment. 
Keywords: Educational Democratization, Islamic Educational Philosophy, Freedom to 
Lear.  

 
ABSTRAK  
Penelitian ini mengkaji krisis demokratisasi pendidikan di Indonesia yang masih dikuasai 
oleh praktik otoritarian, seperti sentralisasi kebijakan yang ketat, dominasi guru dalam 
proses pembelajaran, serta minimnya ruang dialog bagi peserta didik. Meskipun kebijakan 
Merdeka Belajar sudah diperkenalkan sebagai upaya reformasi, pelaksanaannya belum 
menyentuh dimensi filosofis dan kultural yang menjadi inti pembebasan pendidikan. 
Melalui pendekatan kualitatif dengan analisis filosofis-kritis, penelitian ini menelaah tiga 
nilai fundamental dalam filsafat pendidikan Islam, yaitu hurriyah al-fikr (kebebasan 
berpikir), syura (musyawarah), dan adl (keadilan). Ketiga nilai tersebut dijadikan landasan 
untuk membangun sistem pendidikan yang lebih demokratis, partisipatif, dan inklusif. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai ini sangat relevan untuk mengkritisi relasi kuasa 
dalam dunia pendidikan sekaligus menawarkan model pembelajaran yang humanis, dialogis, 

 
 

 

QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                     e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                   p-ISSN 3089-2449  

                    Volume 2 Nomor 2 Desember 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/qb.v2i2.488 

 

 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muhammad.zakki.musyafa24062@mhs.uingusdur.ac.id
file:///C:/Users/LENOV/Downloads/abdul.khobir@uingusdur.ac.id
mailto:taufiqoh.khasanah24070@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:zamrudin.ruwais24051@mhs.uingusdur.ac.id
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://doi.org/10.61104/qb.v2i2.488


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  350 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

dan transformatif. Temuan ini memberikan kontribusi penting dengan menggeser 
paradigma filsafat pendidikan Islam dari pendekatan normatif ke arah kritis-transformatif, 
sehingga dapat memperkuat implementasi Merdeka Belajar sebagai gerakan yang nyata 
dalam pembebasan dan pemberdayaan peserta didik. 
Kata Kunci: Demokratisasi Pendidikan, Filsafat Pendidikan Islam, Merdeka Belajar. 
 
PENDAHULUAN  

Demokratisasi pendidikan, seperti yang diartikulasikan oleh Paulo Freire 
dan John Dewey, menekankan peran pendidikan dalam menumbuhkan nilai-nilai 
demokrasi dan kewarganegaraan. Kedua ahli teori menganjurkan kerangka 
pendidikan yang mempromosikan pemikiran kritis, dialog, dan partisipasi aktif, 
melihat sekolah sebagai ruang penting untuk transformasi sosial dan keterlibatan 
demokratis. Freire menekankan pedagogi kritis untuk pemberdayaan dan keadilan 
sosial, sementara Dewey menganjurkan pembelajaran pengalaman dan partisipasi 
demokratis dalam pendidikan. Kedua ahli teori menekankan pentingnya 
pendidikan dalam menumbuhkan nilai-nilai demokrasi dan mempromosikan 
kewarganegaraan aktif di antara peserta didik. (Riddle, 2024).  Inti dari pendekatan 
Freire adalah menganjurkan proses pendidikan yang dialogis dan partisipatif, yang 
secara fundamental menantang model transmisi pengetahuan semata. Freire 
berpendapat secara eksplisit bahwa pendidikan harus memfasilitasi humanisasi 
melalui refleksi dan tindakan kritis dan dialogis, bergerak melampaui transmisi 
pengetahuan belaka. Lebih lanjut, konsep ini menekankan kebajikan demokratik, 
seperti kerendahan hati, keterbukaan, dan toleransi, yang dianggapnya krusial 
untuk menciptakan lingkungan pendidikan yang benar-benar demokratis dan 
memberdayakan (Xu, 2023). 

Visi Freire ini telah memberikan dampak signifikan terhadap reformasi 
pendidikan, khususnya di Brasil. Masa jabatannya sebagai sekretaris pendidikan di 
São Paulo menjadi implementasi nyata dari gagasannya. Selama periode ini, fokus 
utamanya adalah demokratisasi konten pendidikan dan struktur administrasi, 
dengan tujuan untuk meningkatkan partisipasi masyarakat secara substantif dalam 
sistem pendidikan (Mayo, 2004). Upaya ini menegaskan pandangannya bahwa 
sekolah harus berfungsi sebagai situs demokratisasi radikal. 

Selain demokratisasi struktural, reformasi tersebut secara eksplisit 
mencakup program pemberdayaan guru. Inisiatif ini melibatkan peningkatan 
kondisi kerja pendidik dan mempromosikan keterlibatan mereka dalam proses 
pengambilan keputusan, yang dianggap Freire sangat penting untuk 
menumbuhkan etos demokrasi di dalam lembaga pendidikan itu sendiri (Mayo, 
2004). Pemberdayaan ini memastikan para pendidik adalah agen yang kompeten 
untuk menerapkan praktik pedagogi partisipatif dan dialogis. Secara keseluruhan, 
kontribusi Freire meletakkan dasar bagi filosofi pendidikan yang secara inheren 
terkait dengan proyek politik pembebasan, di mana refleksi kritis dan tindakan 
transformatif membentuk warga negara yang mampu mengubah realitas mereka 
menuju masyarakat yang lebih adil. 

Kajian akademik terkini secara konsisten menggarisbawahi urgensi isu relasi 
antara pendidikan Islam dan kekuasaan dalam konteks riset pendidikan di 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  351 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

Indonesia. Tinjauan literatur menunjukkan bahwa fokus utama penelitian 
terdahulu masih berkisar pada dimensi kebijakan dan politik pendidikan, alih-alih 
pada eksplorasi akar filosofis yang mendalam. 

Secara spesifik, studi oleh Hidayati et al. (2025) mengungkap bahwa 
implementasi pendidikan Islam dalam kerangka Kurikulum Merdeka masih 
didominasi oleh paradigma konservatif yang cenderung membatasi kebebasan 
berpikir. Dengan menggunakan lensa kritis, penelitian tersebut berupaya 
merumuskan pendidikan Islam yang lebih kontekstual dan partisipatif. 

Kontribusi lain datang dari Khoirul Ulum (2023) yang mendeskripsikan 
secara deskriptif kebijakan pendidikan agama Islam (PAI) pascareformasi sebagai 
basis pengembangan pendidikan Islam ke depan, khususnya dalam rangka 
pembentukan “generasi emas”. Namun, fokus ini dinilai masih bersifat deskriptif-
normatif dan belum menyentuh dimensi filosofis yang lebih substansial. 

Selanjutnya, hasil riset Putri et al. (2025) memperjelas bahwa proses 
formulasi kebijakan pendidikan seringkali diintervensi oleh aktor-aktor politik dan 
struktur kekuasaan tertentu. Temuan ini mengafirmasi bahwa arena pendidikan 
tidak steril dari kepentingan ideologis, melainkan menjadi medan kontestasi 
kekuatan sosial-politik. 

Senada dengan itu, Munah et al. (2022) mendeskripsikan bahwa kebijakan 
politik pascareformasi terhadap lembaga pendidikan Islam secara faktual masih 
mencerminkan pola ketergantungan (dependensi) terhadap sistem politik nasional. 
Keempat penelitian tersebut secara kolektif menegaskan bahwa pendidikan Islam 
di Indonesia belum sepenuhnya terlepas dari jeratan struktur kekuasaan yang 
cenderung sentralistik dan hegemonik. 

Dengan demikian, sintesis dari kajian-kajian di atas menunjukkan adanya 
celah riset (research gap) yang signifikan: Penelitian sebelumnya lebih 
menitikberatkan pada aspek empiris kebijakan dan politik pendidikan Islam, 
sementara mengabaikan pendalaman filosofis yang esensial sebagai basis kritik 
terhadap praktik pendidikan yang otoritarian. 

Oleh karena itu, penelitian ini dirancang untuk mengisi kekosongan tersebut 
dengan melakukan pengembangan filsafat pendidikan Islam yang bersifat kritis-
transformatif. Kerangka filosofis ini diharapkan dapat menjadi landasan teoritis 
yang kokoh bagi perwujudan sistem pendidikan Islam yang bercirikan demokratis 
dan humanis. 

Artikel yang dikirimkan merupakan karya asli penulis yang bebas dari 
plagiarisme, dan belum pernah dipublikasikan di jurnal atau buku ilmiah lainnya. 
Artikel yang dipublikasikan dalam jurnal ini harus sesuai dengan format artikel 
yang menjadi gaya selingkung jurnal ini. Ditulis dengan menggunakan huruf Book 
Antiqua 12, dengan spasi tunggal. 

 
METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research). Penelitian kepustakaan dilakukan dengan menelaah 
berbagai sumber tertulis secara sistematis untuk memperoleh pemahaman 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  352 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

mendalam mengenai topik yang dikaji, sebagaimana dijelaskan oleh Zed (2008) dan 
Bowen (2009). Pendekatan penelitian bersifat kritis-transformatif karena penelitian 
bertujuan mengembangkan kerangka filsafat pendidikan Islam yang mampu 
mengkritisi struktur kekuasaan dan menawarkan paradigma pendidikan yang 
demokratis. Pemilihan pendekatan kualitatif didasarkan pada panduan desain 
penelitian kualitatif yang dirumuskan Creswell (2014). Seluruh proses penelitian 
tidak melibatkan observasi lapangan dan sepenuhnya berbasis analisis literatur. 
Objek kajian dalam penelitian ini adalah literatur ilmiah yang berkaitan dengan 
tema demokratisasi pendidikan dan filsafat pendidikan Islam. Sumber data 
mencakup karya primer Paulo Freire dan John Dewey, artikel jurnal nasional 
maupun internasional, buku akademik, serta laporan penelitian dan kebijakan 
pendidikan Islam di Indonesia. Penggunaan dokumen dan literatur sebagai sumber 
utama sejalan dengan pemahaman bahwa dokumen adalah data yang valid untuk 
penelitian kualitatif (Bowen, 2009). Secara kuantitatif, penelitian ini menganalisis 
sekitar dua puluh hingga tiga puluh literatur yang mencerminkan keberagaman 
wacana teoretis dan empiris. Pemilihan literatur dilakukan berdasarkan empat 
kriteria utama yaitu reputasi sumber, relevansi tema, kebaruan, dan kelayakan 
akademik. Kriteria ini sejalan dengan standar penilaian literatur ilmiah 
sebagaimana dianjurkan Creswell (2014). Reputasi sumber mempertimbangkan 
jurnal terindeks internasional dan nasional terakreditasi, serta buku akademik dari 
penerbit bereputasi. Relevansi difokuskan pada keterkaitan literatur dengan tema 
demokratisasi pendidikan, pedagogi kritis, serta pendidikan Islam di Indonesia. 
Kebaruan diberi prioritas pada publikasi sepuluh tahun terakhir, sementara karya 
klasik tetap digunakan sebagai dasar teori. Kelayakan akademik dievaluasi 
berdasarkan kejelasan metodologi, argumentasi, dan kontribusi ilmiah dari masing-
masing literatur. 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran sistematis terhadap 
dokumen dan literatur menggunakan basis data seperti Google Scholar, DOAJ, 
Scopus, dan perpustakaan universitas. Prosedur ini mengikuti langkah penelitian 
kepustakaan yang dijelaskan oleh Zed (2008). Tahapan pengumpulan meliputi 
identifikasi sumber, pencatatan bibliografi, pembacaan mendalam, serta pencatatan 
kutipan dan gagasan utama dari setiap literatur. Teknik ini sejalan dengan praktik 
analisis dokumen menurut Bowen (2009). Analisis data dilakukan menggunakan 
pendekatan analisis isi (content analysis) dan analisis kritis-filosofis. Analisis isi 
digunakan untuk mengidentifikasi tema dan pola pemikiran dalam literatur, sesuai 
dengan prosedur analisis isi menurut Krippendorff (2013) dan Elo & Kyngäs (2008). 
Tahapan analisis meliputi reduksi data, klasifikasi tema, dan kategorisasi sesuai 
model Miles, Huberman, dan Saldaña (2014). Analisis kritis dilakukan dengan 
membandingkan dan merekonstruksi gagasan teoretis dengan temuan empiris 
sehingga menghasilkan sintesis filsafat pendidikan Islam yang kritis-transformatif. 
Seluruh proses analisis dilakukan melalui penalaran argumentatif untuk 
memastikan koherensi dan ketepatan interpretasi. Dalam penelitian kepustakaan, 
peneliti berperan sebagai instrumen utama yang melakukan seleksi sumber, 
interpretasi teks, dan konstruksi teoritis. Posisi peneliti dalam penelitian kualitatif 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  353 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

sebagai instrumen utama telah ditegaskan dalam karya-karya metodologi oleh 
Denzin dan Lincoln (2011). Validasi internal dilakukan melalui triangulasi literatur 
dan refleksi berkelanjutan terhadap asumsi teoretis yang digunakan, sejalan dengan 
panduan validasi dalam penelitian kualitatif menurut Miles, Huberman, dan 
Saldaña (2014). 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil kajian menunjukkan bahwa praktik pendidikan di Indonesia masih 
didominasi oleh pola hubungan hierarkis antara guru dan peserta didik. Proses 
pembelajaran berlangsung secara satu arah, di mana guru menjadi pusat otoritas 
dan pengambil keputusan utama terkait materi, metode, serta evaluasi 
pembelajaran. Kondisi ini menjadikan peserta didik berperan pasif dan kurang 
memiliki ruang untuk berpartisipasi secara bermakna dalam proses belajar. 
Temuan lain memperlihatkan bahwa model pendidikan otoriter masih bertahan di 
berbagai wilayah, khususnya di sekolah-sekolah yang belum mendapatkan 
dukungan memadai dalam penerapan kebijakan pendidikan yang lebih progresif. 
Pola kontrol guru yang kuat, minimnya ruang dialog, dan ketidakmampuan 
sekolah untuk mengadopsi pendekatan partisipatif menjadi penghalang utama 
terwujudnya pembelajaran yang demokratis. 

Di sisi lain, implementasi kebijakan Merdeka Belajar menunjukkan adanya 
kesenjangan antara tujuan normatif dengan praktik lapangan. Banyak sekolah 
belum mampu menerapkan prinsip kemandirian belajar karena keterbatasan 
sumber daya, kultur sekolah yang masih birokratis, serta rendahnya kapasitas 
pendidik dalam mengembangkan pembelajaran yang berpusat pada peserta didik. 
Akibatnya, transformasi pendidikan berjalan lambat dan belum menyentuh aspek 
filosofis maupun kultural yang diperlukan. 

Secara keseluruhan, kajian ini menemukan bahwa upaya menuju pendidikan 
yang lebih humanis dan demokratis belum berjalan optimal. Dominasi guru dalam 
proses pembelajaran, kuatnya pola pendidikan otoriter, dan lemahnya penerapan 
kebijakan Merdeka Belajar menjadi faktor yang menghambat perubahan. Temuan 
ini menegaskan perlunya pendekatan pendidikan yang mengedepankan dialog, 
partisipasi, serta pembebasan sebagai dasar untuk membangun sistem pendidikan 
yang lebih adil dan manusiawi. Temuan yang telah dipaparkan memberikan dasar 
untuk memahami lebih dalam faktor-faktor yang melandasi persoalan tersebut. 
Oleh karena itu, pembahasan berikut akan meninjau hasil penelitian ini melalui 
perspektif teoritis dan literatur terkait. 
 
Krisis Demokratisasi dan Dominasi Pendidikan Otoritarian di Indonesia 

Lanskap pendidikan di Indonesia terus mencerminkan pendekatan yang 
berpusat pada guru, di mana pendidik mendominasi proses pembelajaran, 
menurunkan siswa ke peran pasif. Situasi ini sejalan dengan kritik Paulo Freire 
terhadap model pendidikan “perbankan”, yang memandang siswa sebagai wadah 
kosong yang harus diisi dengan pengetahuan. Meskipun diperkenalkannya 
kebijakan “Merdeka Belajar” yang bertujuan mendorong partisipasi aktif, praktik 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  354 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

pendidikan tradisional yang mengakar masih berlaku, membatasi realisasi otonomi 
pelajar sejati. 

Salah satu bentuknya adalah Intruksi yang berpusat pada guru, dimana guru 
menjadi sentral dalam semua keputusan terkait kurikulum. Hal ini menunjukkan 
ketidakterlibatan siswa. Padahal siswa juga pihak yang terlibat dalam proses 
pendidikan. Siswa sering merupakan penerima pasif, kurang kontrol atas proses 
belajar mereka. 

Model ini melanggengkan ketidakseimbangan kekuatan, di mana guru 
dipandang sebagai satu-satunya otoritas. Freire menganjurkan pendidikan yang 
menimbulkan masalah yang mendorong pemikiran kritis dan dialog. Dalam 
pandangan Freire guru adalah fasilitator, inisiator dimana guru menjadi pemantik 
dalam setiap diskusi. Guru memberikan pertanyaan-pertanyaan yang kemudian 
siswa menjawab. Guru tidak langsung membenarkan namun memberikan ruang 
diskusi bagi siswa lain sehingga model pendidikan seperti inilah yang 
menumbuhkan jiwa kritis. Dia menekankan perlunya pendidikan menjadi proses 
pembebasan, mendorong keadilan sosial dan humanisasi. 

Model perbankan dikritik karena merendahkan siswa dan mencekik potensi 
mereka (Siri et al., 2024). Guru akan seperti diktator yang otoriter menjadikan siswa 
sebagai objek pendidikan. Tidak memberikan ruang sama sekali bagi siswa untuk 
mengekspresikan diri dan mengeksplorasi dunianya. 
Seperti yang telah disebutkan sebelumnya, meskipun Indonesia sudah menginisiasi 
kurikulum Merdeka Belajar yang diharapkan mampu untuk merubah arah 
pendidikan agar lebih humanis pada realitanya masih jauh dari harapan itu. 

Pelaksanaan kurikulum “Merdeka Belajar” tidak konsisten, terutama di 
daerah terpinggiran(Siri et al., 2024). Tentu masalah yang akan ada adalah 
konsistensi. Daerah 3T belum tentu mampu untuk melaksanakan Merdeka Belajar 
karena masih dipengaruhi oleh sistem pendidikan tradisional. Selain itu 
Kesenjangan dalam kualitas pendidikan tetap ada, merusak efektivitas kebijakan 
(Siri et al., 2024). Banyak pendidik masih mematuhi praktik tradisional, membatasi 
pergeseran yang dimaksudkan menuju pembelajaran yang berpusat pada siswa. 
Sementara inisiatif “Merdeka Belajar” bertujuan untuk mengubah pendidikan di 
Indonesia, praktik-praktik tradisional yang berpusat pada guru menunjukkan 
bahwa tantangan yang signifikan tetap ada. Transisi ke kerangka pendidikan yang 
lebih membebaskan, seperti yang dibayangkan oleh Freire, membutuhkan upaya 
bersama untuk memberdayakan guru dan siswa dalam proses pembelajaran. 

Kritik terhadap pendidikan otoriter menyoroti efek merugikannya pada 
nilai-nilai demokrasi, pemikiran kritis, dan kesetaraan sosial. Sistem pendidikan 
otoriter sering memprioritaskan kontrol dan kesesuaian atas kreativitas dan 
penyelidikan, yang mengarah ke generasi siswa yang mungkin tidak memiliki 
keterampilan yang diperlukan untuk partisipasi demokratis. Tinjauan ini akan 
mengeksplorasi karakteristik, implikasi, dan kritik pendidikan otoriter. 

  Salah satu karakteristik pendidikan adalah kontrol sosial yaitu pendidikan 
di bawah rezim otoriter sering bertujuan untuk menjaga ketertiban sosial dan 
menekan perbedaan pendapat, memprioritaskan kepatuhan daripada keterlibatan 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  355 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

kritis(Paglayan, 2025). Selain itu adanya isi kirikulum: yang biasanya dirancang 
untuk mempromosikan ideologi negara, membatasi paparan terhadap beragam 
perspektif dan pemikiran kritis(Paglayan, 2025). 

Pemantauan Guru: Pengawasan ketat terhadap pendidik memastikan 
kepatuhan terhadap tujuan otoriter, menghambat metode pengajaran 
inovatif(Paglayan, 2025).Setidaknya ada tiga karakteristik pendidikan otoriter 
diantaranya; a). Kontrol Sosial yaitu Pendidikan di bawah rezim otoriter sering 
bertujuan untuk menjaga ketertiban sosial dan menekan perbedaan pendapat, 
memprioritaskan kepatuhan daripada keterlibatan kritis. Pendidikan cenderung 
menjadi alat untuk menumbuhkan sikap patuh buta dimana peraturan-peraturan 
yang diatasnamakan ketertiban kadangkala membunuh daya kritis siswa. Padahal 
peraturan harus disepakati bersama agar tidak ada yang dirugikan dan lebih 
humanis. b). Isi Kurikulum dimana kurikulum biasanya dirancang untuk 
mempromosikan ideologi negara, membatasi paparan terhadap beragam perspektif 
dan pemikiran kritis. Kenyataan yang sangat pahit adalah ketika siswa mulai 
mengkritisi kebijakan-kebijakan pemerintah maka di cap sebagai anak nakal. 
Padahal berpikir kritis adalah salah satu ciri negara maju. c).Pemantauan Guru: 
Pengawasan ketat terhadap pendidik memastikan kepatuhan terhadap tujuan 
otoriter, menghambat metode pengajaran inovatif. Pendidikan bukan hanya 
tentang patuh pada sistem yang semakin menjadikan siswa sebagai robot. 
Dikendalikan oleh guru. Pendidikan memang mengajarkan kepatuhan tapi itu 
bukan esensi pendidikan. Pendidikan yang baik adalah ketika pendidik dan 
pembelajar dapat bersinergi bersama menciptakan inovasi-inovasi untuk 
memecahkan masalah yang ada.   

Pendidikan otoriter juga berimplikasi pada masyarakat yaitu penahanan 
kognitif: Pendidikan otoriter dapat menyebabkan “penahanan kognitif” siswa, di 
mana pemikiran kritis ditekan, dan konformitas dihargai. Ketika ada siswa bertanya 
tentang hal-hal yang rumit jika tidak disebut kritis, kadang guru membungkam 
pertanyaan tersebut dengan dalih sudah itu bukan urusan kita. Hal ini menjadikan 
daya kritis semakin terancam. Selain itu terdapat eksploitasi krisis  yaitu ketika 
krisis ekonomi dan sistemik sering memperburuk kecenderungan otoriter dalam 
pendidikan, karena para pemimpin mengeksploitasi rasa takut untuk 
membenarkan tindakan pengendali. Tambahkan dengan kerapuhan nilai 
demokratik: artinya ketergantungan pada praktik pendidikan otoriter dapat 
merusak prinsip-prinsip demokrasi, karena siswa mungkin terbiasa menerima 
otoritas tanpa pertanyaan (Coulter & Herman, 2020). 

Sementara pendidikan otoriter menimbulkan tantangan yang signifikan, 
penting untuk mengenali potensi pedagogi kritis untuk menangkal efek ini. Dengan 
membina lingkungan yang mendorong dialog dan pemikiran independen, 
pendidik dapat mempromosikan keterlibatan demokratis dan melawan 
kecenderungan otoriter dalam lingkungan pendidikan (Giroux & Filippakou, 2020). 
John Dewey (1916) menegaskan bahwa pendidikan yang sejati adalah proses 
pengalaman demokratis. Sekolah harus menjadi miniatur masyarakat yang hidup 
dari kerja sama dan diskusi. Namun, di Indonesia, kebijakan pendidikan yang 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  356 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

sentralistik dan birokratis seringkali menghambat dinamika tersebut. Dengan 
demikian, sistem pendidikan kita masih belumsejalan dengan gagasan Dewey 
maupun Freire tentang pendidikan sebagai pembebasan dan partisipasi. 

 
Filsafat Pendidikan Islam sebagai Kritik Kritis-Transformatif 

Pendidikan tidak boleh terhambat oleh praktik otoritarianisme, tetapi harus 
mampu mengakomodasi keberagaman potensi peserta didik sekaligus 
membangkitkan kesadaran kritis mereka terhadap realitas sosial yang tidak adil. 
Paulo Freire menegaskan bahwa pendidikan bukan sekadar proses transfer teori, 
melainkan cara membentuk kesadaran kritis-transformatif yang memungkinkan 
peserta didik memahami dinamika kekuasaan dan ketidakadilan dalam 
masyarakat. Seseorang memahami masalah sosial dengan mengidentifikasi 
persoalan, mengenali faktor penyebab, dan menawarkan solusi. Hal ini 
membutuhkan kesadaran kritis-transformatif, yaitu tingkat kesadaran tertinggi 
yang memungkinkan seseorang mengenali realitas secara mendalam dan bertindak 
aktif untuk perubahan (Rahmawati, 2016). 

Mansour Fakih menjelaskan bahwa paradigma pendidikan kritis adalah 
pendekatan pendidikan yang mendorong adanya refleksi mendalam terhadap 
ideologi yang dominan dengan tujuan mencapai perubahan sosial. Pendidikan 
kritis berupaya menyediakan ruang bagi peserta didik untuk secara bebas dan kritis 
mengenali serta menganalisis semua potensi yang dimilikinya demi mendukung 
proses transformasi sosial (Rahmawati, 2016). Dalam konteks pendidikan Islam, 
pendekatan kritis ini selaras dengan ajaran yang menekankan pentingnya 
pemahaman dan pengamalan ilmu sebagai wujud pengabdian kepada Tuhan dan 
sesama.  
 Selain itu, pendidikan kritis mendorong peserta didik untuk aktif merespons 
tantangan zaman secara kreatif dan bijaksana, sehingga peran mereka sebagai 
khalifah di bumi dapat dijalankan secara optimal untuk mencapai kesejahteraan 
bersama. Oleh karena itu, pendidikan kritis penting untuk membentuk manusia 
sebagai makhluk religius dan sosial sekaligus khalifah yang bertanggung jawab 
terhadap kemakmuran bumi. (Dawiyatun, n.d.). Filosofi Pendidikan Islam yang 
bersifat kritis-transformatif memadukan nilai-nilai Islam dengan kemampuan 
berpikir kritis dan reflektif guna mendorong perubahan sosial yang berkelanjutan. 
Tujuannya adalah membentuk individu muslim yang tidak sekadar menerima 
ajaran secara pasif, tetapi juga mampu berpikir kritis, melakukan refleksi 
mendalam, dan mengambil tindakan transformatif dalam menghadapi berbagai 
tantangan zaman. Filsafat pendidikan Islam kritis-transformatif menekankan:  
1) Hurriyah al-Fikr (kebebasan berpikir)  

Hurriyah al-fikr (kebebasan berpikir), mengajarkan pentingnya otonomi 
intelektual, yaitu kebebasan individu untuk mengemukakan pendapat, berinovasi, 
dan berpikir secara kritis sesuai dengan nilai-nilai Islam. Kebebasan dalam 
mengemukakan pendapat hendaknya dimanfaatkan untuk tujuan menyebarkan 
nilai-nilai kebaikan, bukan untuk menyebarluaskan tindakan kejahatan atau 
penindasan. Setiap orang diperbolehkan menyampaikan pendapat secara bebas, 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  357 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

dengan syarat tidak melanggar aturan yang mengatur larangan penghujatan, fitnah, 
penentangan terhadap kebenaran, penghinaan terhadap keyakinan orang lain, atau 
kepentingan pribadi semata. Dalam situasi apa pun, Islam tidak mengizinkan 
tindakan jahat atau perkataan yang tidak pantas, serta tidak memberi wewenang 
kepada siapapun untuk menggunakan bahasa kasar atau hinaan atas nama kritik 
(In’amuzzahidin, 1999). 

Prinsip hurriyah al-fikr ini tidak hanya membebaskan individu untuk 
berpikir dan berpendapat, tetapi juga mendorong proses pembelajaran yang aktif, 
dialogis, dan kontekstual dalam pendidikan Islam. Melalui kebebasan berpikir yang 
bertanggung jawab, peserta didik diajak untuk terus mengembangkan kreativitas 
dan kemampuan analisis kritisnya sehingga mampu memahami serta menghadapi 
berbagai tantangan zaman dengan wawasan yang luas dan berlandaskan nilai-nilai 
Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi 
juga membentuk karakter dan sikap yang mendukung perubahan positif dan 
kemajuan masyarakat secara menyeluruh. 
2) Syura (musyawarah) 

Syura (musyawarah) menekankan partisipasi dalam pengambilan 
keputusan. Menurut Khalil Abdul Karim (2003), syura merupakan tradisi asli 
masyarakat Arab yang telah mengakar dan diwariskan secara turun-temurun oleh 
komunitas suku-suku Arab hingga masa kini. Mekanisme syura lahir bukan 
dimaksudkan untuk mendominasi kepala suku, melainkan sebagai forum 
penghimpunan gagasan-gagasan unggulan yang diadakan di institusi musyawarah 
suku. Dalam bahasa Arab, istilah syura sendiri merujuk pada proses penyaringan 
ide-ide dengan melibatkan sekelompok orang yang dinilai memiliki kecerdasan, 
kemampuan berargumentasi, pengalaman, kedalaman pemikiran, serta berbagai 
kualifikasi lain yang memungkinkan mereka memberikan pertimbangan serta 
keputusan yang tepat dan tegas (Suhaila et al., 2025). 

Sebagai tradisi yang mengedepankan partisipasi aktif dan diskusi 
mendalam, syura sesungguhnya merepresentasikan semangat demokrasi yang 
berlandaskan musyawarah dan keadilan. Dalam dunia pendidikan, penerapan 
prinsip syura dapat berfungsi sebagai alat kritik terhadap praktik otoritarian yang 
sering muncul dalam pengelolaan lembaga pendidikan. Syura, dengan prinsip 
penyaringan ide yang rasional dan inklusif, dapat mendorong terciptanya ruang 
dialog di mana suara semua pihak dalam pendidikan didengar dan dihargai. 
Dengan demikian, praktik kekuasaan yang bersifat dominan dapat dikritisi dan 
diubah menjadi model tata kelola pendidikan yang demokratis dan partisipatif. 
Prinsip ini memungkinkan pendidikan untuk berkembang sebagai institusi yang 
tidak sekadar memproduksi pengetahuan, melainkan juga membina keadilan, 
kebebasan, dan kematangan berpikir kritis dalam komunitas pendidikan. 
3) Adl (keadilan) 

Pemahaman Al-Ghazali tentang keadilan sebagai keseimbangan antara akal, 
ghadabiyah (emosi kemarahan), dan syahwiah (nafsu) sangat relevan dalam filsafat 
pendidikan Islam, terutama ketika dikaji dari perspektif kritik kritis-transformatif 
(Rahmawati, 2016). Dalam konteks pendidikan, keadilan tidak hanya berarti 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  358 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

pembagian hak dan kewajiban secara adil, tetapi lebih dari itu, yakni terciptanya 
harmonisasi antara berbagai aspek jiwa manusia yang menjadi fondasi karakter 
peserta didik. Ketidakseimbangan aspek jiwa ini sering kali menimbulkan praktik 
pendidikan yang otoriter dan menekan peran akal dan pertimbangan proporsional 
siswa dalam proses pembelajaran. 

Keadilan dalam pendidikan Islam bukan sekadar menjamin akses yang 
merata, tetapi juga mengajak seluruh pemangku kepentingan untuk menegakkan 
prinsip penghormatan terhadap martabat setiap individu dalam proses 
pembelajaran. Dalam konteks demokratisasi pendidikan, sistem pendidikan Islam 
harus mampu menolak praktik-praktik otoritarian yang cenderung menindas dan 
memonopoli kekuasaan atas peserta didik. Keadilan pendidikan diwujudkan 
dengan membangun suasana pluralistik yang memberdayakan, di mana peserta 
didik diberi ruang bebas untuk mengemukakan pemikiran dan kritisisme tanpa 
rasa takut. Pendidik sebagai fasilitator reflektif berperan penting dalam mendukung 
tumbuhnya kesadaran demokratis, melibatkan peserta didik secara aktif dalam 
dialog multidimensional yang mencakup aspek intelektual, emosional, dan 
spiritual. Dengan demikian, pendidikan Islam yang adil menjadi sarana 
transformasi sosial yang tidak hanya membuka akses secara formal, tetapi juga 
mendorong pemberdayaan sejati dan penghargaan terhadap perbedaan, sekaligus 
menolak dominasi kekuasaan otoriter yang melemahkan potensi dan kebebasan 
peserta didik. 

 
Model Pendidikan Humanis-Demokratis Berbasis Nilai Islam 

Pendidikan Islam yang berakar pada nilai-nilai etis dan humanistik menjadi 
landasan penting dalam menghadirkan model pendidikan yang demokratis dan 
terbuka. Dalam konteks ini, pendidikan bukan hanya sekadar transfer ilmu, 
melainkan menjadi ruang publik yang inklusif untuk menggali dan mendiskusikan 
berbagai isu yang menyentuh kehidupan sosial, ekonomi, serta politik. Hal ini 
sejalan dengan perluasan ruang publik yang demokratis sebagaimana digagas 
dalam artikel tersebut. Dengan memberikan posisi sentral kepada peserta didik, 
model ini sekaligus menolak praktik pendidikan yang bersifat otoriter serta 
mengekang kebebasan berpikir, sehingga tercipta iklim pembelajaran yang benar-
benar partisipatif dan transformatif (Amin & Haris, 2024). 

Pendekatan humanistik yang memandang manusia sebagai individu yang 
merdeka dan bertanggung jawab juga sejalan dengan kritik filosofis terhadap 
praktik kekuasaan dalam dunia pendidikan yang masih didominasi pola 
otoritarianisme. Melalui penekanan pada kebebasan memilih dan tanggung jawab 
sosial, pendidikan Islam humanistik berusaha membebaskan peserta didik dari 
dominasi kekuasaan guru atau sistem yang represif, dengan mengedepankan 
dialog dan pemikiran kritis. Pendekatan ini turut membangun karakter peserta 
didik yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga berempati serta 
memiliki komitmen pada keadilan sosial, sebagai implementasi nyata semangat 
demokratisasi dalam pendidikan (Abidin, n.d.). 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  359 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

Konsep pragmatisme yang menekankan demokrasi dalam proses belajar-
mengajar melengkapi model humanis ini dengan memberikan ruang bagi 
pengalaman peserta didik sebagai dasar pembelajaran. Dengan tidak menjadikan 
guru sebagai satu-satunya sumber otoritas, pendekatan ini menantang struktur 
pendidikan yang masih bersifat hirarkis dan top-down. Penyesuaian materi dan 
metode belajar sesuai kebutuhan peserta didik serta kebijakan yang responsif 
terhadap perubahan sosial menjadi kunci dalam mengurangi praktik 
otoritarianisme yang kerap membatasi kebebasan berpikir dan mengontrol peserta 
didik secara ketat (Arbayah, 2013). 

Pemikiran Ibnu Khaldun memberikan kerangka pendidikan humanis yang 
matang secara metodologis dan spiritual. Penekanan pada pembelajaran bertahap, 
kelembutan, dan diskusi kritis bukan hanya merupakan metode praktis tetapi juga 
upaya membangun relasi pendidikan yang berlandaskan kemanusiaan dan 
keadilan. Secara filosofis, metode ini mampu menjadi antidot terhadap gaya 
pengajaran otoriter yang memaksakan materi tanpa memperhatikan kesiapan dan 
potensi peserta didik. Dengan demikian, model ini sejalan dengan semangat 
demokratisasi pendidikan yang mengembalikan posisi manusia sebagai subjek 
utama dalam proses pembelajaran. (Fauzi et al., 2022). 

Keseluruhan model pendidikan ini menempatkan peserta didik sebagai 
subjek yang merdeka dan kritis, sementara guru berperan sebagai fasilitator serta 
mitra dialog. Hal ini merupakan bentuk konkret implementasi nilai-nilai Islam 
dalam kerangka demokratisasi pendidikan yang menentang dominasi 
otoritarianisme. Kurikulum yang berlandaskan partisipasi dan keadilan sosial, serta 
evaluasi yang mengedepankan perkembangan karakter, menegaskan bahwa tujuan 
pendidikan tidak hanya aspek akademis, tetapi juga pembentukan kesadaran sosial 
dan spiritual yang seimbang. Pendekatan ini selaras dengan semangat Merdeka 
Belajar yang diberi ruh Islam. 

 
Relevansi dengan Kebijakan Merdeka Belajar  

Kebijakan Merdeka Belajar yang digagas pemerintah pada dasarnya 
dimaksudkan untuk melepaskan proses pendidikan dari belenggu birokrasi serta 
standar yang terlalu kaku. Melalui kebijakan ini, diharapkan muncul ruang yang 
lebih luas bagi tumbuhnya kreativitas, kemandirian, serta partisipasi aktif peserta 
didik. Meskipun demikian, penerapannya di lapangan masih cenderung terbatas 
pada ranah administratif dan teknokratis, sehingga belum benar-benar menyentuh 
dimensi filosofis maupun kultural yang menjadi ruh dari pendidikan itu sendiri. 

Dalam kerangka pemikiran tersebut, filsafat pendidikan Islam dengan 
pendekatan kritis-transformatif hadir sebagai dasar penting untuk memastikan 
bahwa semangat Merdeka Belajar tidak berhenti sebagai slogan semata, tetapi 
berkembang menjadi gerakan kultural yang menumbuhkan kesadaran dan 
pembebasan. Pendekatan ini berupaya mengintegrasikan nilai-nilai utama dalam 
Islam, seperti hurriyah al-fikr (kebebasan berpikir), syura (musyawarah), dan adl 
(keadilan), sebagai kekuatan etis dan sosial yang dapat menggerakkan transformasi 
pendidikan. 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  360 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

Pertama, nilai hurriyah al-fikr menegaskan bahwa kebebasan berpikir 
merupakan hak sekaligus tanggung jawab peserta didik dalam proses menemukan 
makna hidup dan mengembangkan potensi diri. Kajian terbaru menunjukkan 
bahwa pendekatan pendidikan Islam yang bersifat normatif saja tidak lagi memadai 
untuk menghadapi tantangan zaman modern; dibutuhkan orientasi yang lebih 
kritis dan transformatif agar peserta didik tidak sekadar menerima realitas, tetapi 
juga mampu menafsirkannya secara reflektif serta berperan aktif dalam perubahan 
sosial (Asyibli et al., 2025). Dengan menanamkan nilai kebebasan berpikir ini, 
semangat Merdeka Belajar dapat melampaui batas reformasi administratif menuju 
kebebasan intelektual yang nyata dalam kehidupan sekolah. 

Kedua, prinsip syura atau musyawarah mencerminkan nilai demokrasi dan 
keterbukaan dalam praktik pendidikan. Tradisi syura dalam Islam menuntut 
adanya ruang dialog antara semua unsur pendidikan guru, peserta didik, orang tua, 
maupun masyarakat dalam proses pengambilan keputusan. Hal ini sejalan dengan 
hasil penelitian (Nasrulloh, 2023) yang menegaskan pentingnya kebebasan berpikir, 
berpendapat, dan bermusyawarah sebagai ciri utama demokrasi pendidikan Islam. 

Oleh sebab itu, penerapan nilai syura dalam kebijakan Merdeka Belajar akan 
memperkuat dimensi dialogis serta partisipatif di lingkungan pendidikan. 
Ketiga, nilai adl atau keadilan menjadi prinsip moral yang menuntun agar 
pelaksanaan Merdeka Belajar tidak hanya berpihak pada sekolah-sekolah unggulan 
di perkotaan, tetapi juga menjangkau seluruh lapisan masyarakat, termasuk 
wilayah yang kurang terlayani. Dalam perspektif pendidikan Islam, keadilan bukan 
sekadar pemerataan akses, tetapi juga pemberdayaan yang berorientasi pada 
kemaslahatan bersama. Hasil penelitian (Pahrudin, 2024) menunjukkan bahwa 
keadilan dalam pendidikan Islam harus tercermin dalam aspek akses, partisipasi, 
dan hasil pembelajaran. Dengan demikian, penerapan nilai adl memastikan bahwa 
Merdeka Belajar berfungsi sebagai sarana pembebasan, bukan memperkuat 
ketimpangan sosial yang sudah ada. 

Dengan mengharmonisasikan ketiga nilai tersebut hurriyah al-fikr, syura, dan 
adl dalam pelaksanaan kebijakan Merdeka Belajar, pendekatan kritis-transformatif 
berbasis nilai Islam dapat memperkuat esensi kebijakan ini agar tidak hanya bersifat 
administratif, melainkan benar-benar menjadi gerakan budaya yang membebaskan 
dan memanusiakan. Dengan begitu, filsafat pendidikan Islam tidak berhenti 
sebagai wacana etis di ranah teoretis, tetapi menjelma menjadi praksis sosial yang 
nyata dalam membentuk tatanan pendidikan yang lebih demokratis, adil, dan 
humanis. 

  
SIMPULAN  

Penelitian ini mengungkap bahwa praktik pendidikan di Indonesia masih 
berada dalam bayang-bayang otoritarianisme, ditandai dengan relasi kekuasaan 
yang timpang, dominasi guru, model pembelajaran yang menekan kebebasan 
berpikir, serta implementasi Kurikulum Merdeka Belajar yang belum optimal. 
Kondisi tersebut mencerminkan krisis demokratisasi pendidikan sebagaimana 
dikritik oleh pemikir seperti John Dewey dan Paulo Freire. Melalui analisis filsafat 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  361 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

pendidikan Islam, penelitian ini menawarkan pendekatan kritis-transformatif 
yang mengangkat tiga nilai utama: hurriyah al-fikr (kebebasan berpikir), syura 
(musyawarah), dan adl (keadilan). Ketiga nilai tersebut terbukti mampu menjadi 
landasan filosofis untuk mengkritisi praktik pendidikan otoriter sekaligus 
membangun model pendidikan yang lebih humanis dan demokratis. Hasil 
penelitian menegaskan adanya kebaruan berupa integrasi nilai-nilai dasar 
pendidikan Islam dalam kerangka pedagogi kritis, sehingga filsafat pendidikan 
Islam tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga berfungsi sebagai alat kritik dan 
transformasi sosial. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa nilai-nilai tersebut 
sangat relevan dalam memperkuat arah kebijakan Merdeka Belajar, khususnya 
dalam mewujudkan pendidikan yang dialogis, partisipatif, dan adil secara 
substantif.  

 
DAFTAR RUJUKAN  
Abidin, A. M. (n.d.). Konsep Pendidikan Humanistik Dan Relevansinya Dengan 

Pendidikan Islam. 101–115. 
Amin, M., & Haris, A. (2024). Transformasi Filsafat Pendidikan Islam : Merancang 

Strategi Inovatif Pendidikan Multikultural Di Era Revolusi Industri 4 . 0 Dan. 
6(2018), 54–65. 

Arbayah. (2013). Model pembelajaran humanistik. 13(2), 204–220. 
Asyibli, B., Ibtihal, A. A., & Fauzan, M. F. (2025). Epistemological Dimensions in 

Islamic Educational Philosophy : A Critical Analysis. 6(01), 69–84. 
Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. 

Qualitative Research Journal, 9(2), 27–40 
Coulter, X., & Herman, L. (2020). The lure of autocratic education in a somewhat 

democratic society. American Journal of Education, 7(4), 331–352. 
https://doi.org/10.30958/AJE.7-4-1 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed 
methods approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2011). The SAGE handbook of qualitative 
research (4th ed.). Sage Publications. 

Dawiyatun. (n.d.). ISLAM DAN PENDIDIKAN KRITIS : Menata Ulang Islam 
yang Memihak Dawiyatun Institut Agama Islam Negeri ( IAIN ) Madura 
Pendahuluan Kondisi kehidupan global , langsung maupun tidak , berpengaruh 
terhadap kehidupan bangsa Indonesia secara umum . Pendidikan s. 27–45. 

Dewey, J. (1916). Democracy and education: An introduction to the philosophy of 
education. Macmillan. 

Elo, S., & Kyngäs, H. (2008). The qualitative content analysis process. Journal 
of Advanced Nursing, 62(1), 107–115. 

Fauzi, A., Muhammad, D. H., & Susandi, A. (2022). JPDK : Volume 4 Nomor 1 
Tahun 2022 Research & Learning in Primary Education Konsep Pendidikan 
Humanistik Perspektif Ibnu Khaldun. 4, 149–158. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. Seabury Press. 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  362 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

Giroux, H. A., F ilippakou, O., & Ocampo-Torrejón, S. (2021). Pedagogía crítica 
en la era del autoritarismo: Desafíos y posibilidades. 
https://doi.org/10.4067/s0718-50492021000100203 

Hidayati, A., Purwoko, P., Khadijah, I., & Suherman, U. (2024). Membaca 
pendidikan Islam dalam lensa madzhab kritis: Kritik terhadap 
hegemoni kurikulum konservatif di era Kurikulum Merdeka. Jurnal 
Erkina, 12(2), 145–
160. https://jerkin.org/index.php/jerkin/article/view/1495 

In’amuzzahidin, M. (1999). KONSEP KEBEBASAN DALAM ISLAM. 35–37. 
Krippendorff, K. (2013). Content analysis: An introduction to its methodology 

(3rd ed.). Sage Publications. 
Mayo, P. (2004). Education and democracy: Paulo Freire, social movements and 

educational reform in Sao Paulo [Book 
review]. https://doi.org/10.1177/1541344603262742 

Munah, M., Suhaeni, E., Nasrullah, N., & Abdurrohman, A. (2024). Dinamika 
Islam di Indonesia: Kebijakan politik terhadap lembaga pendidikan 
Islam pasca kemerdekaan–reformasi. Rausyan Fikr, 10(1), 33–
48. https://jurnal.umt.ac.id/index.php/RausyanFikr/article/view/6058 

Nasrulloh, L. (2023). Demokrasi Pendidikan Dalam Perspektif Pendidikan Islam. 
15(1), 273–289. 

Paglayan, A. (2025). Education in authoritarian regimes. Oxford University 
Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780198871996.013.47 

Pahrudin, A. (2024). Demokrasi Pendidikan Islam di Perguruan Tinggi. 16(1), 43–
52. 

Putri, Z. M., Ani, R. S., & Duriyat, M. (2024). Proses politik dalam perumusan 
kebijakan publik dan pendidikan sebagai kekuasaan. ECOEDU: Jurnal 
Pendidikan Ekonomi, 9(2), 112–
126. https://jurnal.umb.ac.id/index.php/ecoedu/article/view/8127 

Rahmawati, N. N. (2016). Metode pembelajaran dalam pendidikan kritis 
transformatif perspektif muhammad karim dan relevansinya dengan 
pendidikan islam. 1–109. 

Riddle, S. (2024). Toward schools as sites of radical democratization: New possibilities 
for democratic education (pp. 17–
30). https://doi.org/10.1002/9781119985280.ch2 

Siri, T. A., Sesfao, M., & Usboko, W. C. (2024). Pembekalan tentang kurikulum 
Merdeka Belajar bagi guru dan tenaga kependidikan Katolik se-Paroki 
Wini dan Wekfau di Keuskupan Atambua. Perigel, 3(3), 41–
51. https://doi.org/10.56444/perigel.v3i3.2366 

Suhaila, Q. F., Rangkuti, W. A., Izzati, N., Manurung, M., Islam, U., & 
Sumatera, N. (2025). Pemikiran Politik Islam. 5(3), 11948–11961. 

Ulum, K. (2024). Kebijakan Pendidikan Agama Islam di Indonesia pasca 
reformasi. Equilibrium: Jurnal Pendidikan, 12(1), 55–
70. https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/article/view/
9274 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://jerkin.org/index.php/jerkin/article/view/1495
https://doi.org/10.1177/1541344603262742
https://jurnal.umt.ac.id/index.php/RausyanFikr/article/view/6058
https://jurnal.umb.ac.id/index.php/ecoedu/article/view/8127
https://doi.org/10.56444/perigel.v3i3.2366
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/article/view/9274
https://journal.unismuh.ac.id/index.php/equilibrium/article/view/9274


QOUBA : Jurnal Pendidikan                                                                                            e-ISSN 3089-2430 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba                                                     p-ISSN 3089-2449 
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
  

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  363 
 
Copyright; Muhammad Zakki Musyafa, Abdul Khobir, Taufiqoh Khasanah, Zamrudin Ruwais

 

Xu, W. (2023). Paulo Freire on democratic education (pp. 90–107). Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/9781009071536.009 

 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1017/9781009071536.009

