QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

DOI: https:/ /doi.org/10.61104/qz.v2i2.686

Analisis Kebijakan Pemerintah Tentang Pondok Pesantren

Agus Joko Purwanto
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Al Mubarok Lampung Tengah
Email Korespondensi: Zaidanagus20@gmail.com

Article received: 02 September 2025, Review process: 08 Oktober 2025
Article Accepted: 17 November 2025, Article published: 31 Desember 2025

ABSTRACT

Government policies concerning Islamic boarding schools (pesantren) play a fundamental
role in determining their position, recognition, and development within the national
education system. This article aims to analyze government policies related to Islamic
boarding schools, examine the background of their emergence, and explore their
implications for the sustainability of pesantren education. This research uses a library
research method through content analysis by reviewing regulatory documents, laws,
government decrees, and relevant academic sources. The findings reveal that the issuance
of Law No. 20 of 2003 on the National Education System and Government Regulation No.
55 of 2007 regarding religious education marks formal recognition of pesantren within
national education. Furthermore, the emergence of government policies, including
ministerial requlations and the Pesantren Independence Roadmap, demonstrates efforts to
strengthen pesantren roles not only as educational and religious institutions but also as
community empowerment agents. However, these policies initially emerged as a response
to discriminatory treatment and lack of government attention compared to formal
educational institutions.

Keywords: Policy Analysis, Government Policy, Islamic Boarding Schools

ABSTRAK

Kebijakan pemerintah mengenai pondok pesantren merupakan aspek penting dalam
menentukan posisi, pengakuan, serta arah pengembangan pesantren dalam sistem
pendidikan nasional. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kebijakan pemerintah
terkait pondok pesantren, mengkaji latar belakang lahirnya kebijakan tersebut, serta
menelaah implikasinya terhadap keberlangsungan pendidikan pesantren. Penelitian ini
menggunakan metode studi kepustakaan dengan pendekatan content analysis melalui
telaah undang-undang, peraturan pemerintah, keputusan menteri, serta literatur akademik
yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa lahirnya Undang-Undang Nomor 20
Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional dan PP Nomor 55 Tahun 2007 tentang
Pendidikan Agama dan Keagamaan menjadi tonggak penting pengakuan formal pesantren
dalam sistem pendidikan nasional. Selain itu, munculnya berbagai kebijakan lanjutan
termasuk peta jalan kemandirian pesantren menunjukkan adanya penguatan fungsi
pesantren tidak hanya sebagai lembaga pendidikan dan dakwah, tetapi juga sebagai
lembaga pemberdayaan masyarakat. Namun demikian, kebijakan tersebut pada awalnya
lahir sebagai respon atas adanya perlakuan diskriminatif dan ketidakadilan perhatian
pemerintah dibandingkan dengan sekolah formal.

Kata Kunci: Analisis Kebijakan, Kebijakan Pemerintah, Pondok Pesantren

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 746

Copyright; Agus Joko Purwanto


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Zaidanagus20@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi
https://doi.org/10.61104/qz.v2i2.686

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/gqazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

PENDAHULUAN

Pondok Pesantren merupakan salah satu Lembaga pendidikan islam asli di
Indonesia. Pesantren termasuk jenis pendidikan keagamaan bagi umat Islam
Indonesia yang masuk dalam UU No 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional dan PP 55 Tahun 2007 tentang pendidikan agama dan keagamaan (Yanti
& Nursyamsi, 2020). Kedudukan lembaga pendidikan keagamaan dan pesantren
diatur sebagaimana termaktub dalam Pasal 30 ayat 4 dalam UU Sistem Pendidikan
Nasional No. 20 Tahun 2003, Pendidikan keagamaan berbentuk pendidikan
diniyah, pesantren, pasraman, pabhaja samanera, dan bentuk lain yang sejenis
(Nasional, 2003).

Dasar hukum tentang pesantren, dewasa inipolemik panggung politik pun
muncul pada awal 2018. Muhaimin Iskandar selaku Ketua Umum PKB mendapat
amanat dari kyai terkait pengakuan Negara terhadap pesantren yakni pesantren
harus memiliki Undang-Undang tersendiri sehingga PKB bersamaBadan Keahlian
DPR (BKD) lalu menyusun naskah akademik Rancangan Undang-Undang
Pendidikan keagamaan dan Pesantren. Hal ini ternyata mendapat respon positif
dari DPR sehingga RUU Pendidikan Keagamaan dan Pesantren menjadi usul
inisiatif DPR.Pada 14 Mei 2019 Panitia Kerja Komisi VIII DPR-RI mulai melakukan
uji publik Rancangan Undang- Undang (RUU) tentang Pesantren dan Pendidikan
Keagamaan. Ketua Komisi VIII DPR, Ali Taher mengatakan, uji publik diperlukan
untuk memotret respons masyarakat terhadap rencana penerbitan RUU
Pendidikan Keagamaan dan Pesantren (Usman & Widyanto, 2021).

Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 3 Tahun 2012 tentang
Pendidikan Keagamaan Islam. Sebagaimana judulnya, Peraturan Menteri Agama
Ini membahas tentang Pendidikan Keagamaan Islam salah satunya membahas
tentang Pesantren yang terdiri atas 6 BAB dan 45 Pasal dan khusus membahas
tentang Pesantren ada dalam BAB III pasal 26 sampai pasal 41, ditetapkan di
Jakarta pada tanggal 21 Februari 2012. Peraturan Menteri Agama Republik
Indonesia No. 13 Tahun 2014 membahas tentang Pendidikan Keagamaan Islam
salah satunya tentang Pesantren yang terdiri atas 6 Bab dan 56 pasal, dan khusus
tentang Pesantren diatur dalam BAB II Pasal 4 sampai dengan Pasal 19. Peraturan
ini ditetapkan di Jakarta pada tanggal 18 Juni 2014 (Indonesia, 2014).

Perubahan mengenai tentang kewajiban pesantren dalam Peraturan
Menteri Agama No. 3 Tahun 2012 dan Peraturan Menteri Agama No. 13 Tahun
2014 antara lain: muatan kurikulum pesantren, pola pengajaran pesantren,
penilaian dalam pesantren dll. Mengenai tatacara penilaian pada pesantren yang
diatur pada Peraturan Menteri Agama No. 3 Tahun 2012 terdapat dalam pasal 40,
dan pada Peraturan Menteri Agama No. 13 Tahun 2014 terdapat dalam pasal 18.
Penilaian pada pesantren dilakukan oleh kyai atau pengasuh pesantren
(Indonesia, 2014).

Perbedaan mendasar bahwa pada Peraturan Menteri Agama No. 13 Tahun
2014 disebutkan bahwa hasil pendidikan pesantren sebagai satuan pendidikan
dapat dihargai sederajat dengan pendidikan formal setelah lulus ujian yang
diselenggarakan oleh satuan pendidikan yang terakreditrasi dan ditunjuk oleh

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 747

Copyright; Agus Joko Purwanto


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/gqazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

Direktur Jenderal, namun pada Peraturan Menteri Agama No. 3 Tahun 2012
tidak disebutkan bahwa hasil pendidikan pesantren sebagai satuan pendidikan
dapat dihargai sederajat dengan pendidikan formal setelah lulus ujian. Pada tahun
2021 Kementerian Agama Republik Indonesia Memutuskan Peta Kemandirian
Pesantren berdasarkan surat edaran No. 1252 Tahun 2021 Tentang Kemandirian
Pesantren yang disimpulkan bahwa Pesantren memiliki tiga fungsi yaitu
Pendidikan, Dakwah, dan Pemberdayaan Masyarakat (Hasan, 2024). Dari sini
dapat kita analisis bahwa selain fungsi pesantren itu sebagai Lembaga pendidikan
dan dakwah, Pesantren juga memiliki peran dalam pemberdayaan masyarakat.
Oleh karena itu pada tahun ini pesantren diharapkan bisa bersaing dengan
Lembaga pendidikan formal lainya dalam segi pendidikan dan pemberdayaan
masyarakat.

METODE

Metode penelitian dalam artikel ini menggunakan pendekatan library
research dengan model content analysis (analisis isi) yang berfokus pada telaah
mendalam terhadap berbagai sumber tertulis yang relevan dengan kebijakan
pemerintah tentang pondok pesantren. Data dikumpulkan melalui penelusuran
dokumen normatif seperti Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional,
Peraturan Pemerintah, Peraturan Menteri Agama, surat keputusan, serta literatur
ilmiah berupa buku, jurnal, artikel, hasil penelitian, dan sumber akademik lain
yang memiliki keterkaitan langsung dengan topik kajian. Seluruh data yang
diperoleh kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi
substansi kebijakan, latar belakang kemunculannya, implikasi yang ditimbulkan,
serta relevansinya terhadap perkembangan pesantren dalam sistem pendidikan
nasional, sehingga menghasilkan temuan yang komprehensif, sistematis, dan
dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kebijakan pemerintah tentang pondok pesantren

Kebijakan menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) sebagaimana
dikutip dalam buku Administrasi Pendidikan Kontemporer karya Syaiful Syagala
diartikan sebagai kepan daian, kemahiran, kebijaksanaan, rangkaian konsep dan
asas yang menjadi garis dasar dan dasar rencana dalam pelaksanaan pekerjaan,
kepemimpinan dan cara bertindak oleh pemerintah, organisasi dan sebagainya
sebagai pernyataan cita-cita, prinsip atau maksud sebagai garis pedoman untuk
manajemen dalam mencapai sasaran (Sudin, 2014) .

Sekolah formal umumnya mendapatkan mendapat perhatian dan
kepedulian Pemerintah melalui bantuan dana seperti APBN, APBD, dana BOS
(Bantuan Operasional Sekolah), tunjangan buku, gaji guru, pembangunan gedung,
dan ruang kelas baru, sedangkan pesantren tidak mendapatkan kepastian dana
dari Pemerintah. Hal tersebut dianggap sebagai bentuk ketidakadilan kebijakan
karena pesantren juga termasuk lembaga pendidikan yang memberikan kontribusi
besar dalam membangun sumber daya manusia Indonesia.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 748

Copyright; Agus Joko Purwanto


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/gqazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

Pesantren belum jadi mainstream penyelenggaraan pendidikan nasional
Indonesia walaupun pesantren berjasa telah melahirkan sejumlah tokoh
pembangunan nasional (Badrudin et al., 2017). Pada masa kemerdekaan Indonesia,
pesantren mampu memunculkan para tokoh pendidikan seperti Hasym Asy’ary,
Ahmad Dahlan, dan Agus Salim, yang telah berkontribusi pada pendidikan
Indonesia (Edy Sutrisno, n.d.).

Di tengah arus globalisasi dan modernitas seperti sekarang ini, karakter dan
moralitas bangsa menjadi satu dari sekian banyak persoalan utama yang dialami
oleh negara- negara berkembang, termasuk Indonesia. Bagi negara-negara
kapitalis, Indonesia merupakan pasar yang sangat potensial untuk memasarkan
berbagai produk budayanya (Badrudin et al., 2017).

Negara Indonesia menjunjung pengembangan kehidupan beragama bagi
para pemeluknya, sebagaimana dinyatakan dalam UUD 1945 Pasal 29 ayat (1) dan
(2). Dalam perjalanan pengaturan terhadap kehidupan umat beragama muncul
sejumlah kebijakan yang dilatarbelakangi oleh adanya perbedaan cara pan- dang
mengenai hubungan negara dan agama. “Hubungan negara dan agama kerap
memunculkan berbagai persepsi kelompok yang pro dan kontra (Rosyidi, 2007).
Kelompok yang pro menyatakan dengan tegas bahwa agama dan negara memiliki
kaitan erat yang tidak dapat dipisah-pisahkan dan menghendaki dimasukkannya
simbol-simbol formal ke dalam negara. Kelompok ini populer dinamakan
kelompok formalis (Azizah et al.,, 2023). Kelompok yang kontra menginginkan
adanya pemisahan antara urusan agama dengan urusan negara, karena antara
keduanya terdapat hal yang saling bertolak belakang. Agama tidak membicarakan
soal-soal negara secara jelas, apalagi menganjurkan pembentukkan sebuah negara.
Kalangan ini disebut kelompok sekuler. “Terdapat pula kelompok substansialis “blok
tengah’ yang memahami dalam agama terdapat nilai-nilai subtansi etika moral
kehidupan berne- gara dan bermasyarakat.

Pesantren telah berkembang di Indonesia sebelum Indonesia merdeka dan
terus berjuang menyelenggarakan pendidikan di Indonesia setelah kemerdekaan
Indonesia. Namun demikian, perhatian Pemerintah dalam hal kebijakan
pendidikan terhadap pesantren dipandang belum mampu membuat kebijakan
yang memberdayakan pesanatren. Secara substantif, materi yang dikaji di pondok
pesantren adalah ilmu-ilmu agama (fikih, nahwu, tafsir, hadis, tauhid, dan tasawwuf).
Sumber belajar menggunakan kitab turats dikenal dengan kitab kuning. Materi
nahwu (bahasa Arab) dan fikih mendapat porsi mayoritas. Hal itu dilakukan
karena ilmu nahwu merupakan ilmu kunci. Seseorang tidak dapat membaca kitab
kuning bila belum menguasai ilmu nahwu. Materi fikih dipandang sebagai ilmu
yang banyak berhubungan dengan kebutuhan masyarakat dan kehidupan sehari-
hari baik yang berhubungan dengan makhluk maupun khaliq. Tidak heran bila
sebagian pakar menyebut sistem pendidikan Islam di pesantren bersifat “fikih
oriented atau nahwu oriented” (Rosyad et al., 2025). Penyelenggaraan pendidikan
pesantren tidak memiliki kurikulum tertulis. Kiai berperan utama sebagai
kurikulum aktual yang mengarahkanprogram pembelajaran dan seluruh aktivitas

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 749

Copyright; Agus Joko Purwanto


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/gqazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

santrinya di pesantren. Kurikulum pesantren dapat dikatakan sejalan dengan
kehidupan pribadi kiaisebagai pendiri/ pemimpin dan pengasuh pesantren.
1. Analisa Pendidikan Pesantren

Tujuan pendidikan di pesantren adalah pada pengamalan terhadap ilmu
yang telah diperoleh yang disebut dengan ilmu bermanfaat (ilm nafi). Ini menjadi
keunggulan tersendiri pendidikan pesantren, yakni menggabungkan kecerdasan
intelektual, emosional dan spiritual yang muaranya dapat membina karakter
seseorang.

Pendidikan Pesantren merupakan salah satu Pendidikan di Indonesia yang
keberhasilan dan keberadaannya tidak diragukan lagi. Sebuah pesantren biasanya
di jalankan oleh seorang kyai yang dibantu oleh sejumlah santri senior atau
anggota keluarga yang lain. Pesantren adalah bagian penting kehidupan kyai
karena ia merupakan tempat dimana ia mengembangkan ajaran dan pengaruhnya
melalui pengajaran (Naila et al., 2025). Untuk menjalankan aktivitasnya sebagai
Lembaga pendidikan, Pondok Pesantren tentunya memiliki dasar-dasar
pendidikan. Dasar-dasar pendidikan pesantren menurut Tauhid ada 3 (Fatmawati
et al., 2026), yaitu :

Pertama, Iman (Iman ini dijabarkan dalam bentuk Rukun Iman), Iman
merupakan sesuatu yang sangat penting bagi kehidupan manusia. Hanya dengan
Iman seseorang bisa meraih kebahagiaan dalam hidup di Dunia sampai Akhirat.
Begitu pentingnya Iman bagi seseorang, maka sudah seharusnya bila pendidikan
Islam menetapkan Iman sebagai dasar dari sebuah pendidikan.

Kedua, Islam (Islam ini dijabarkan dalam Rukun Islam) Islam adalah
sebuah Agama kenabian etis. yang ajarannya bersumber pada Al-Qur“an dan
Sunah Rasulullah. Islam secara khusus dibahas dalam Ilmu figih, pembicaraan
dalam Ilmu figih berfokus pada hukum atau aturan-aturan, yang fungsinya untuk
mengatur kehidupan manusia di Dunia, untuk berhubungan dengan Allah,
sesama manusia dan makhluk-makhluk yamg lain agar terjadi keserasian dan
keseimbangan.

Ketiga, Ihsan (Ihsan ini dijabarkan dalam bentuk mendekatkan diri kepada
Allah SWT) Dalam kehidupan disadari atau tidak, diakui atau tidak,
sesungguhnya kita bergantung sepenuhnya kepada kehendak Allah SWT. Maka
dalam Islam, Ihsan sangatlah penting. Dengan mendekatkan diri kepada Allah
akan lahir manusia-manusia yang bertaqwa, giat beribadah dan mencurahkan
segenap aktivitasnya untuk mencari ridha Allah SWT.

Asal usul pesantren ada dua pendapat. Pertama, kelompok ini berpendapat
bahwa pesantren merupakan hasil kreasi sejarah anak bangsa setelah mengalami
persentuhan budaya dengan budaya pra islam. Kedua, kelompok yang
berpendapat bahwa pesantren diadopsi dari lembaga pendidikan Islam Timur-
Tengah.

Berikutnya, pendidikan pesantren dalam melaksanakan pendidikan dan
pembelajaranya berpegang teguh dengan Prinsip-prinsip Pesantren, Menurut
Mastuhu yang dikutip oleh Mujahidin (Fauzi, 2006), menjelaskan bahwa prinsip-
prinsip pendidikan pesantren meliputi beberapa prinsip di antaranya:

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 750

Copyright; Agus Joko Purwanto


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/gqazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

Pertama, Prinsip Theosentrik, Yaitu pandangan yang menyatakan bahwa
semua kejadian berasal, berproses dan kembali kepada kebenaran Tuhan
(Mujahidin, 2004). Sehingga aktivitas pendidikan dipandang sebagai ibadah serta
mengutamakan sikap dan perilku kepada kehidupan Ukhrowi. Implementasi dari
pandangan ini adalah bahwa semua kegiatan di Pesantren senantiasa diwarnai
dengan nilai-nilai yang sakral. Kegiatan pembelajaran tidak hanya dipandang
sebagai proses tetapi juga sebagai tujuan hidup.

Kedua, Prinsip Sukarela dan Mengabdi, Dalam penyelenggaraan
pendidikan dan kegiatan pembelajaran yang dilakukan di Pondok Pesantren,
semua didasarkan pada prinsip sukarela dan mengabdi (Mujahidin, 2004). kyai
mengajarkan santri secara sukarela dan semata-mata mengabdi kepada Allah
SWT. Santri juga menghormati kyai dan temanteman secara sukarela juga semata-
mata untuk mengabdi kepada Allah SWT. Hal ini mereka lakukan karena mereka
yakin bahwa imbalan yang disediakan Allah lebih banyak dan kekal sifatnya bagi
orang-orang yang menafkahkan hartanya dijalan Allah. Dalam hal ini ilmu bagi
kyai dan santri merupakan harta yang sangat bernilai. Bagi santri, dirinya tidak
akan menjadi orang yang berilmu tanpa adanya seorang guru atau kyai. Dan bagi
seorang kyai, untuk mengamalkan IImu memerlukan santri sebagai penerus dan
calon pengganti sang kyai. Jadi prinsip sukarela dan mengabdi ini nerupakan
prinsip yang hampir dipakai oleh semua Pesantren baik Pesantren kecil maupun
besar.

Ketiga, Prinsip Kearifan, Kearifan dalam kegiatan pembelajaran Pesantren
adalah sikap dan perilaku sabar, rendah hati, patuh terhadap ketentuan Agama,
mampu memnacapai tujuan tanpa merugikan orang lain dan dapat memberikan
manfaat kepada orang lain. Sikap ini muncul karena ilmu yang dicari dipesantren
adalah ilmu-ilmu yang mendekatkan diri seorang hamba kepada Tuhannya.

Kebijakan kemenag ri tentang peta jalan kemandirian pesantren

Pada tahun 2021 Kementerian Agama Republik Indonesia Memutuskan
Peta Kemandirian Pesantren berdasarkan surat edaran No. 1252 Tahun 2021
Tentang Kemandirian Pesantren yang disimpulkan bahwa Pesantren memiliki tiga
fungsi yaitu Pendidikan, Dakwah, dan Pemberdayaan Masyarakat (Mustofa,
2020). Dari sini dapat kita analisis bahwa selain fungsi pesantren itu sebagai
Lembaga pendidikan dan dakwah, Pesantren juga memiliki peran dalam
pemberdayaan masyarakat. Oleh karena itu pada tahun ini pesantren diharapkan
bisa bersaing dengan Lembaga pendidikan formal lainya dalam segi pendidikan
dan pemberdayaan masyarakat.

Pesantren merupakan model sistem pendidikan pertama dan tertua di
Indonesia. Pendidikan pesan- tren telah mengilhami model sistem pendidikan
Indonesia, khu- susnya pendidikan berasrama. Pesantren telah berkiprah dalam
mencerdaskan kehidupan bangsa Indonesia. Dari pesantren terlahir tokoh-tokoh
perjuangan (banyak yang menjadi syuhada “pahlawan’) dan tokoh pembangunan
bangsa.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 751

Copyright; Agus Joko Purwanto


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/gqazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

Ada tiga elemen dasar yang membentuk pondok pesantren sebagai
subkultur. Pertama, pola kepemimpinan pondok pesan- tren yang mandiri tidak
terkooptasi oleh negara; Kedua, peng- gunaan kitab-kitab rujukan umum yang
selalu digunakan ber- abad-abad lamanya; dan yang Ketiga, sistem nilai (value
system) yang digunakan adalah bagian dari masyarakat luas. Berdasarkan elemen
yang ketiga, dapat dinyatakan Pondok Pesantren memiliki hubungan yang sangat
erat dengan kehidupan masyarakat Indonesia. Pesantren menjadi salah satu
penopang pilar utama pendidikan di bumi nusantara. Sejarah mencatat bahwa
pondok pesantren sampai saat ini telah berdiri, tumbuh, dan berkembang. Hal
tersebut menunjukkan bahwa jutaan orang orang Indonesia telah ikut merasakan
pola pembelajaran di pondok pesantren (Umar, 2014).

Keputusan Kementrian Agama ini sangat diapresiasi oleh pesantren-
pesantren di seluruh Nusantara karena pesantren tidak dikatakan sebagai
pendidikan agama islam saja, akan tetapi sebagai pemberdayaan masyarakat.
Program yang dicanangkan Gus Yaqut ini baru berajalan selama 3 Tahun.
Kementerian Agama mengharapkan bahwa pesantren bukan hanya mengamalkan
tafagquh fiddin saja, akan tetapi harus bisa mandiri dalam pemberdayaan
masyarakat khususnya didunia marketing. Pesantren diharapkan bisa bersaing
dan menterkenalkan produk produk asli pesantren demi menunjang kamandirian
pesantren masing-masing dan diharap akan eksis tidak hanya didunia pendidikan
saja, akan tetapi dalam pemberdayaan masyarakat.

SIMPULAN

Munculnya kebijakan UU No 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional dan PP 55 Tahun 2007 tentang pendidikan agama dan keagamaan. Hal
ini dilatarbelakangi bahwa pondok pesantren mengalami deskriminasi tentang
perhatian pendidikan dipemerintahan dibandingkan dengan sekolah formal. Peta
Jalan Kemandirian Pesantren dilatarbelakangi dengan munculnya surat keputusan
kementerian agam islam tahun 2021 bahwa pondok pesantren selain menjalankan
fungsinya sebagai Lembaga pendidikan, Lembaga dakwah, akan tetapi juga harus
menjalankan fungsinya sebagai pemberdayaan masyarakat. Pondok pesantren
tidak hanya mengamalkan tafaqquh fiddin saja, tapi harus juga bisa bersaing
dalam digital marketing untuk menterkenalkan produk-produk pondok pesantren
masing-masing dengan tujuan untuk menunjang pendidikan dan dakwah pondok
pesantren

DAFTAR RUJUKAN

Azizah, N., Butar, M. R. B., & Hasibuan, P. H. (2023). Implementasi Kebijakan
Pendidikan di Pesantren Islamic Center. Al Iman: Jurnal Keislaman Dan
Kemasyarakatan, 7(2), 290-319.

Badrudin, B., Purwanto, Y., & Siregar, C. N. (2017). Pesantren dalam Kebijakan
Pendidikan Indonesia. Jurnal Lektur Keagamaan, 15(1), 2334 - 272.

Edy Sutrisno, S. (n.d.). Jaringan Ulama Pesantren Dalam Perjuangan Kemerdekaan
Indonesia. Guepedia.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 752

Copyright; Agus Joko Purwanto


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/gqazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

Fatmawati, D., Sa’Diyah, N. H., Ghozali, M. H., & Bakar, M. Y. A. (2026).
Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran Tokoh
Pendidikan Islam Nasional: Filsafat Pendidikan Bahasa. Jurnal Ilmiah
Penelitian Mahasiswa, 4(1), 8-21.

Fauzi, F. (2006). Model Kajian Pesantren: Studi Kritis terhadap Buku Dinamika
Sistem Pendidikan Pesantren karya Mastuhu. INSANIA: Jurnal Pemikiran
Alternatif Kependidikan, 11(3), 408-421.

Hasan, A. (2024). Strategi Pembangunan Ekonomi Syariah Pesantren Melalui
Kolaborasi Kementerian Agama Dan Dinas Pendidikan Dayah. Journal
Education and Government Wiyata, 2(4), 356-380.

Indonesia, K. A. R. (2014). Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor
13 Tahun 2014 tentang Pendidikan Keagamaan Islam. Jakarta. Kemenag.

Mustofa, I. (2020). Formulasi Pendidikan Pesantren Dalam Uu Nomor 18 Tahun
2019 Tentang Pesantren:(Tinjauan Kebijakan Pendidikan). Intizam: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 4(1), 20-35.

Naila, S., Asiah, S, & Ifendi, M. (2025). Dinamika Pendidikan Islam di Era
Reformasi: Dari Tradisional ke Modern. JURNAL ILMU PENDIDIKAN &
SOSIAL (SINOVA), 3(1), 29-38.

Nasional, D. P. (2003). Undang-undang sistem pendidikan nasional. Jakarta:
Departemen Pendidikan Nasional.

Rosyad, M. S., Rozaq, M. A., Hafidz, M., Nuruddin, A., & Zaki, M. (2025). Analysis
of Student Orientation in Learning Arabic as a Second Language at
Pesantren-Based Universities. Kilmatuna: Journal Of Arabic Education, 5(1),
134-145.

Rosyidi, A. (2007). Reposisi Hubungan Agama dan Negara dalam Merajut
Kerukunan Antar Umat Beragama (Analisis terhadap Buku Azyumardi
Azra). Harmoni Jurnal Multikultural & Multireligius.

Sudin, M. (2014). Aplikasi administrasi pendidikan sebuah tinjauan filosofis dalam
terminologi Kontemporer. Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 11(02), 163-
177.

Umar, H. N. (2014). Rethinking pesantren. Elex Media Komputindo.

Usman, M., & Widyanto, A. (2021). Undang-Undang Pesantren: Meneropong Arah
Kebijakan Pendidikan Pesantren Di Indonesia. Ar-Raniry: International
Journal of Islamic Studies, 8(1), 57-70.

Yanti, N., & Nursyamsi, N. (2020). Pendidikan Islam Dalam Sistem Pendidikan
Nasional: Telaah Mengenai UU NO. 20 tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional dan PP NO. 55 tahun 2007 Tentang Pendidikan
Agama Dan Keagamaan. Mauizhah: Jurnal Kajian Keislaman, 10(1), 139-170.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 753

Copyright; Agus Joko Purwanto


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

