
QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  719 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

 

Teologi Islam (Ilmu Kalam): Sejarah Perkembangan, Aliran 
Pemikiran, dan Relevansinya dalam Kehidupan Modern 

 
Laila Alfi Sahri Lubis1, Selly Syah Lestari2, Muhammad Royhan Daulay3 
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan1-3 

Email Korespondensi: lailaalfi79@gmail.com, sellylestari61@gmail.com, 
journalmarpokat@gmail.com                   

 

Article received: 02 September 2025, Review process: 08 Oktober 2025 
Article Accepted: 17 November 2025, Article published: 30 Desember 2025 

 

 

ABSTRACT  

This article discusses the development and dynamics of Islamic theology or Ilmu 
Kalam as a scientific discipline that seeks to understand, explain, and defend Islamic 
creed (aqidah) through rational and philosophical approaches. This study employs 
a qualitative method using a library research approach by examining classical and 
contemporary literature related to the origins of Islamic theology and its various 
schools of thought. The findings reveal that Islamic theology emerged after the 
political conflicts during the era of the Khulafa al-Rasyidun, which triggered debates 
over faith, major sins, and human free will. These discussions gave rise to various 
theological schools such as Khawarij, Murji’ah, Qadariyah, Jabariyah, Mu’tazilah, 
Shi‘ah, and Ahlus Sunnah wal Jama‘ah, each with distinct theological perspectives. 
Islamic theology plays a crucial role in preserving the purity of faith, strengthening 
belief, and upholding rationality in understanding the relationship between God 
and humankind. 
Keywords: Islamic Theology, Ilmu Kalam, Creed (Aqidah), Theological Schools, 
Rationality 

 
ABSTRAK  

Artikel ini membahas perkembangan dan dinamika teologi Islam atau Ilmu Kalam 
sebagai cabang ilmu yang berupaya memahami, menjelaskan, dan 
mempertahankan akidah Islam melalui pendekatan rasional dan filosofis. 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 
kepustakaan, menelaah berbagai literatur klasik dan kontemporer terkait sejarah 
munculnya teologi Islam dan aliran-aliran yang berkembang di dalamnya. Hasil 
kajian menunjukkan bahwa teologi Islam lahir pasca peristiwa politik pada masa 
Khulafaurrasyidin yang memunculkan perdebatan mengenai iman, dosa besar, dan 
kehendak manusia. Dari dinamika tersebut, lahir berbagai aliran seperti Khawarij, 
Murji’ah, Qadariyah, Jabariyah, Mu’tazilah, Syi’ah, dan Ahlus Sunnah wal Jama‘ah 
dengan karakteristik dan pandangan teologis masing-masing. Teologi Islam 
berperan penting dalam menjaga kemurnian akidah, memperkuat keimanan, serta 
menegakkan rasionalitas dalam memahami hubungan antara Tuhan dan manusia. 
Kata Kunci: Teologi Islam, Ilmu Kalam, Akidah, Aliran Teologi, Rasionalitas  

 

 
 

 
        QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                              e-ISSN 3089-1221 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                     p-ISSN 3089-123X 
                    Volume 2 Nomor 2 Desember 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/qz.v2i2.675 

 

 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:lailaalfi79@gmail.com
mailto:sellylestari61@gmail.com
mailto:journalmarpokat@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi
https://doi.org/10.61104/qz.v2i2.675


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  720 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

PENDAHULUAN  
Teologi Islam atau Ilmu Kalam merupakan salah satu cabang ilmu yang 

memiliki posisi penting dalam tradisi keilmuan Islam. Ilmu ini membahas persoalan-
persoalan mendasar terkait keimanan, seperti hakikat Tuhan, sifat-sifat-Nya, 
kenabian, takdir, serta hubungan antara kehendak Allah dan perbuatan manusia. 
Dalam khazanah Islam, kajian teologi dikenal dengan beberapa istilah, antara lain 
Ilmu Kalam, Ilmu Tauhid, dan Ilmu Ushuluddin, yang seluruhnya bertujuan untuk 
menegaskan prinsip keesaan Allah (tauhid) serta menjaga kemurnian akidah umat 
Islam. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam Al-Qur’an: “Dan Tuhanmu 
adalah Tuhan Yang Maha Esa; tidak ada Tuhan selain Dia” (QS. Al-Baqarah [2]: 163). 

Secara historis, kemunculan teologi Islam tidak dapat dilepaskan dari 
dinamika sosial dan politik yang terjadi setelah wafatnya Rasulullah SAW. Umat 
Islam pada masa itu dihadapkan pada berbagai persoalan krusial, seperti perbedaan 
pandangan mengenai kepemimpinan umat (imamah atau khilafah), status keimanan 
pelaku dosa besar, serta perdebatan tentang kebebasan manusia dalam berkehendak 
dan bertindak. Persoalan-persoalan tersebut memunculkan perdebatan teologis 
yang intens dan mendorong lahirnya berbagai aliran pemikiran dalam Islam, seperti 
Khawarij, Murji’ah, Jabariyah, Qadariyah, Mu‘tazilah, Syi‘ah, dan Ahlus Sunnah wal 
Jama‘ah. Setiap aliran memiliki cara pandang dan argumentasi teologis yang 
berbeda dalam memahami hubungan antara Tuhan dan manusia. 

Seiring dengan perkembangan intelektual umat Islam, Ilmu Kalam 
mengalami proses rasionalisasi dan sistematisasi. Penggunaan akal dalam 
memahami ajaran akidah menjadi semakin menonjol, terutama ketika umat Islam 
berhadapan dengan filsafat Yunani dan pemikiran dari luar Islam. Dalam konteks 
ini, tokoh-tokoh seperti Abu Hasan al-Asy‘ari dan Abu Mansur al-Maturidi 
memainkan peran penting dalam merumuskan teologi Ahlus Sunnah wal Jama‘ah. 
Keduanya berusaha menyeimbangkan antara dalil naqli (Al-Qur’an dan hadis) dan 
dalil aqli (akal), sehingga ajaran akidah tidak hanya bersifat dogmatis, tetapi juga 
dapat dipertanggungjawabkan secara rasional. Pendekatan ini selaras dengan sabda 
Rasulullah SAW yang mendorong umatnya untuk berpikir dan memahami agama 
secara mendalam. 

Pada masa modern, kajian teologi Islam tetap memiliki relevansi yang sangat 
besar. Tantangan zaman berupa sekularisasi, pluralisme agama, relativisme moral, 
serta pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan sering kali memunculkan sikap 
skeptis terhadap ajaran keimanan. Dalam situasi seperti ini, pemahaman teologi 
Islam yang kuat dan kontekstual sangat dibutuhkan agar umat Islam mampu 
mempertahankan keyakinannya tanpa menutup diri dari perkembangan zaman. 
Ilmu Kalam berperan sebagai kerangka berpikir yang membantu umat Islam 
memahami ajaran akidah secara rasional sekaligus menjaga keseimbangan antara 
iman dan akal. 

Berdasarkan uraian tersebut, kajian teologi Islam menjadi sangat penting 
untuk terus dikaji dan dikembangkan. Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri 
sejarah munculnya teologi Islam, mengkaji karakteristik serta perbedaan pandangan 
antar aliran teologi, dan menegaskan relevansi Ilmu Kalam dalam memperkokoh 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  721 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

akidah umat Islam di era kontemporer. Diharapkan penelitian ini dapat memberikan 
kontribusi akademik dalam pengembangan studi keislaman serta menjadi landasan 
pemahaman akidah yang moderat, rasional, dan berlandaskan nilai-nilai tauhid. 

 
METODE  

Pada penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif, yang mana 
analisisnya cenderung menggunakan kata-kata dalam menggambarkan maupun 
menjelaskan fenomena yang didapat. Jenis penelitian yang digunakan ialah 
penelitian kepustakaan. Menurut Sari dan Asmendri dalam (Abdurrahman, 
2024:105) menyatakan bahwa sebuah metode penelitian yang  berfokus  pada 
pengumpulan  informasi dan  data  dari  berbagai  sumber tertulis, seperti: buku teks, 
artikel ilmiah, jurnal penelitian, laporan penelitian, tesis, disertasi dan sumber online 
terpercaya. Penelitian kepustakaan merupakan  metode  penelitian  yang valuable 
dalam ilmu  pendidikan  yang  dapat  membantu  peneliti  untuk  memahami  topik 
penelitian, mengembangkan pertanyaan penelitian, menganalisisdata, dan menarik 
kesimpulan  yang  valid. Penelitian  kepustakaan  ini  dapat  dilakukan secara 
mandiri  oleh peneliti atau berkolaborasi dengan tim peneliti lainnya. Pengertian lain 
oleh Snyder dalam (Abdurrahman, 2024:105) menyatakan bahwa penelitian 
kepustakaan adalah metode  penelitian yang melibatkan peninjauan dan analisis 
berbagai sumber tertulis untuk mengumpulkan informasi tentang suatu topik. 
Sumber tertulis ini dapat berupa buku, artikel jurnal, laporan penelitian, tesis, 
disertasi, dan sumber terpercaya lainnya. Sementara menurut Adlini dalam 
(Abdurrahman, 2024:105) meyatakan bahwa metode penelitian kualitatif studi 
pustaka, mendefinisikan bahwa metode penelitian kepustakaan adalah  metode 
yang menggunakan data sekunder yang diperoleh dari berbagai sumber  pustaka,  
seperti buku, jurnal ilmiah, koran, majalah, dan sumber terpercaya lainnya untuk 
menjawab  pertanyaan  penelitian  atau  menguji hipotesis.  

Berdasarkan berbagai pendapat para ahli, dapat disimpulkan bahwa 
penelitian kepustakaan (library research) merupakan bagian dari metode penelitian 
kualitatif deskriptif yang berfokus pada pengumpulan, penelaahan, dan analisis 
data sekunderdari berbagai sumber tertulis yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah, 
artikel penelitian, tesis, disertasi, laporan penelitian, maupun sumber online 
terpercaya. Metode ini bertujuan untuk memahami konsep atau fenomena tertentu 
secara mendalam, mengembangkan pertanyaan penelitian, serta menarik 
kesimpulan yang valid berdasarkan analisis literatur yang ada. Penelitian 
kepustakaan bersifat fleksibel, dapat dilakukan secara mandiri maupun kolaboratif, 
dan memiliki nilai penting (valuable) dalam pengembangan ilmu pengetahuan, 
terutama dalam bidang pendidikan dan teknologi informasi. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Definisi Teologi  

Secara historis, istilah teologi tidak dikenal dalam literatur Islam klasik. Istilah 
teologi (theology) berasal dari khazanah dan tradisi Gereja Kristiani. Kemudian, 
sejumlah pemikir Islam kontemporer mengadopsi istilah ini, sehingga menghiasi 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  722 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

sejumlah khazanah intelektual Islam. Secara etimologi, teologi berasal dari bahasa 
Yunani yaitu dari kata theos yang berarti Tuhan (God) dan logos yang berarti 
pengetahuan (science, study, discourse). Menurut D.S. Adam dalam (Nasution & 
Napisah, 2020:37) menyebutkan bahwa secara etimologis, kata theologia digunakan 
Bangsa Yunani untuk menyebut hasil karya para pujangga (seperti Homer dan 
Hesiod) dan filsuf-filsuf (seperti Plato dan Aristoteles) yang berkaitan dengan 
Tuhan. Theologia, mempunyai beberapa pengertian, yaitu ilmu tentang hubungan 
dunia ilahi dengan dunia fisik, tentang hakikat dan kehendak Tuhan, doktrin atau 
keyakinan tentang Tuhan, dan usaha yang sistematis untuk meyakinkan, 
menafsirkan dan membenarkan secara konsisten keyakinan tentang Tuhan. 
Formulasi yang lebih umum ditulis dalam New English Dictionary dengan “the science 
which treats of the facts and phenomena of religion, and the relations between god and man” 
(ilmu yang membahas fakta-fakta dan gejala-gejala agama dan hubungan antara 
Tuhan dan manusia).  

Dalam perkembangannya baik sebagai salah satu cabang filsafat maupun 
sebagai disiplin ilmu yang dikaitkan dengan agama tertentu, teologi menjadikan 
akal (reason) sebagai alat yang dominan dalam menghasilkan pengetahuan. Ahmad 
Hanafi dalam (Nasution & Napisah, 2020:37) menjelaskan dalam pengantarnya, 
bahwa teologi memiliki banyak dimensi pengertian, namun secara umum teologi 
ialah “the science which treats of the facts and phenomena of religion, and the relations 
between God and man”, (ilmu yang membicarakan kenyataankenyataan dan gejala-
gejala agama dan membicarakan hubungan Tuhan dan manusia) baik dengan jalan 
penyelidikan maupun pemikiran murni, atau dengan jalan wahyu. Gove dalam 
(Nasution & Napisah, 2020:38) mengemukakan pengertian yang hampir mirip 
dengan formulasi Ahmad Hanafi. Menurutnya, teologi merupakan penjelasan 
tentang keimanan, perbuatan dan pengalaman agama secara rasional. Senada 
dengan formulasi Gove, Wiliam l Resse juga menyebutkan bahwa theology berarti 
discours or reason concerning god (diskursus atau pemikiran tentang Tuhan). Dalam 
bahasa Arab, teologi disebut dengan ilmu allahut, karena ilmu ini menggunakan akal 
pikiran dalam memahami nash-nash agama dan mempertahankan kepercayaan.  

Jadi, teologi adalah ilmu yang membahas tentang Allah atau keyakinan-
keyakinan tentang Allah (atau para dewa) dari kelompok keagamaan tertentu atau 
dari para pemikir perorangan. Jadi, teologi secara bahasa berarti ilmu tentang Tuhan, 
sama persis dan identik dengan makna substantif dari istilah Ilmu Kalam itu sendiri. 
Teologi dan Ilmu Kalam bisa saling menggantikan. Teologi Islam disebut dengan 
ilmu kalam, karena persoalan penting yang menjadi pembicaraan pada abad 
permulaan hijrah ialah firman Tuhan (kalam Allah), sehingga seluruh isi dari ilmu 
kalam merupakan bagian yang terpenting, dan dasar dari ilmu kalam adalah dalil-
dalil pikiran dari para mutakallimin, bahkan mereka jarang untuk kembali kepada 
dalil naqal (al-Qur’an dan hadits) sebelum mereka menentukan pokok 
permasalahannya terlebih dahulu dengan benar.  

Menurut Syeikh Muhammad Abduh dalam (Nasution & Napisah, 2020:38) 
ilmu Kalam adalah ilmu yang membahas tentang wujud Tuhan, sifat-sifat yang 
mesti ada padanya, sifat-sifat yang boleh ada padanya dan sifat-sifat yang tidak 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  723 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

mungkin ada padanya. Definisi ini memberikan penekanan kuat pada aspek 
ontologis. Sementara itu, definisi yang memberikan penekanan kuat pada aspek 
aksiologis (nilai guna) diformulasi oleh Imam al-Ghazali, yaitu: ”Ilmu Kalam sebagai 
ilmu yang dipergunakan untuk mempertahankan akidah Ahli Sunnah dan 
menjaganya dari aliran yang sesat dengan bersandarkan kepada al-Qur’an dan 
Sunnah serta menggunakan alasan rasional”. Dari definisi ini terlihat bahwa secara 
aksiologis, kegunaan ilmu kalam atau teologi Islam terletak pada peran 
fungsionalnya untuk memberikan penguatan kualitatif keimanan umat Islam, baik 
dengan melalui eksplanasi akidah Islam yang secara normatif terdapat pada wahyu 
Tuhan secara logis dan rasional terhadap kalangan internal umat Islam sendiri, 
maupun melalui penyusunan argumen-argumen rasional bagi akidah Islam tersebut 
untuk memberikan respons pembelaan atas akidah Islam dari sejumlah kritik dan 
serangan pihak eksternal non-muslim terhadap akidah Islam. Dengan demikian, 
secara ontologis, ilmu kalam menempatkan Tuhan dan derivasinya (Tuhan, 
kerasulan, alam dan relasi Tuhan dengan makhluknya) sebagai fokus atau sentral 
bahasannya. Ilmu kalam disebut juga dengan ilmu tauhid, karena kata tauhid berarti 
satu atau Esa. Ilmu ini bertujuan untuk menetapkan keesaan Allah dalam zat dan 
perbuatannya, dan hanya kepada Allah tempat tujuan terakhir alam ini. Ilmu kalam 
disebut juga dengan ilmu aqaid atau ilmu ushuluddin, karena persoalan yang 
menjadi pokok pembicaraan dalam ilmu kalam adalah persoalan kepercayaan yang 
merupakan pokok dalam ajaran beragama.  

Berdasarkan defenisi tersebut dapat disimpulkan bahwa secara historis, 
istilah teologi tidak dikenal dalam tradisi Islam klasik, melainkan berasal dari tradisi 
Gereja Kristen yang kemudian diadopsi oleh pemikir Islam kontemporer. Secara 
etimologis, teologi berasal dari bahasa Yunani theos (Tuhan) dan logos (pengetahuan), 
yang berarti ilmu tentang Tuhan atau pembahasan rasional mengenai hubungan 
antara Tuhan dan manusia. Dalam konteks Islam, istilah ini identik dengan Ilmu 
Kalam, yaitu disiplin ilmu yang membahas tentang wujud, sifat, dan perbuatan 
Tuhan secara rasional dan filosofis. Secara ontologis, Ilmu Kalam menempatkan 
Tuhan dan segala yang terkait dengannya (seperti kerasulan, alam, dan hubungan 
Tuhan dengan makhluk) sebagai fokus kajian. Sementara secara aksiologis, teologi 
Islam berfungsi untuk mempertahankan dan memperkuat akidah islam, 
menjaganya dari penyimpangan, serta menjawab tantangan dan kritik dari luar 
dengan argumen rasional yang berlandaskan wahyu. Dengan demikian, teologi 
Islam atau ilmu kalam merupakan upaya rasional dan sistematis untuk memahami, 
menjelaskan, dan mempertahankan keyakinan tentang keesaan Allah (tauhid) 
sebagai dasar utama ajaran Islam. 

 
Sejarah Munculnya Teologi Islam  

Pemikiran teologi Islam muncul setelah pemerintahan Khulafaurrasyidin 
diawali dengan persoalan politik (khilafah) pada perang Siffin pada tahun 661 M. 
Tepatnya ketika Muawiyah tidak menerima pengangkatan Ali sebagai Khalifah. 
Muawiyah menduga Ali ikut dalam kematian Usman Bin Affan. sebagai anggota 
keluarga, tentu Muawiyyah tidak menerima hal ini, maka dari itu ia menuntut Ali 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  724 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

untuk menyelidiki kematian Usman terlebih dahulu dan menemukan 
pembunuhnya, sebelum ia diangkat menjadi khalifah. Tetapi permintaan tersebut 
ditolak oleh pihak Ali, dan terjadilah peperangan antar keduanya. Peperangan 
tersebut dimenangkan oleh pihak Ali bin Abi Thalib. Tetapi sewaktu pasukan 
Muawiyyah terdesak dan mulai tampak tanda-tanda kekalahan, Muawiyyah 
meminta salah satu utusannya untuk meletakkan al-Quran diatas tombak, kemudian 
menunjukkannya kepada pasukan Ali dan meminta perdamaian atau tahkim. 
Permintaan tersebut dipenuhi oleh Ali dengan mengutus Abu Musa al-As’yari 
untuk melakukan perundingan tersebut, sedangkan dari Muawiyyah mereka 
megutus Amru bin Ash.  

Dalam perundingan tersebut kedua belah pihak diminta untuk melepas 
jabatannya sebagai kepala negara, kemudian dipilih kembali secara demokratis dan 
Adil. Sayangnya pelepasan jabatan tersebut hanya dilakukan oleh kelompok Ali, 
sedangkan dari Muawiyyah justru malah melakukan hal sebaliknya. Sewaktu Abu 
Musa al-Asya’ri mengumumkan pelepasan jabatan Ali sebagai kepala negara, justru 
dengan licik Amru bin Ash mengangkat Muawiyyah menjadi khalifah umat Islam 
menggantikan Ali. Persoalan kekuasaan dan khilafah inilah yang menyebabkan 
umat Islam terpecah menjadi beberapa golongan, sekaligus menjadi cikal bakal 
munculnya aliran teologi dalam Islam. Dimana Peristiwa tahkim ini memunculkan 
fenomena “skisme” (perpecahan sosial-keagamaan) dalam tubuh umat Islam dan 
polemik teologis di seputar istilah “kafir” dan “tetap Islam” dan aliran teologi 
dengan latar belakang yang berbeda. Khawarij memandang bahwa tahkim 
merupakan bentuk penyelesaian sengketa tradisi jahiliah (hukum manusia). 

Menurut Khawarij dalam (Syakhrani & MAjid, 2022:52) yang berasumsi 
bahwa Ali, Mu’awiyah , Amr Ibn al-‘Ash, Abu Musa al-Asy’ari, dan orang-orang 
yang menerima tahkim adalah kafir dan harus dibunuh. Khawarij hanya berhasil 
membunuh Ali saja. Dalam diri khawarij, tertanam semboyan “Lâ Hukma Illa Allah” 
atau tidak ada hukum kecuali hukum Tuhan. Semboyan ini diambil dari surat al-
Maidah ayat 44 yang artinya “barang siapa yang tidak berhukum dengan apa yang 
telah diturunkan Allah, maka mereka adalah orang- orang yang kafir”. Atas dasar 
inilah mereka berani mengkafirkan para Sahabat yang ikut dalam peristiwa tahkim. 
Mereka beranggapan bahwa tahkim atau perundingan yang dilakukan Ali dan 
Muawiyyah saat itu adalah produk manusia. Dengan melakukan tahkim, otomatis 
mereka telah berhukum dengan produk manusia dan berpaling dari al-Quran. 
Khawarij merupakan kelompok yang mula-mula memunculkan persoalan teologis 
dalam tubuh ummat Islam. Khawarij adalah kelompok yang mula-mula 
meningkatkan persoalan yang semula bersifat politis murni kemudian menjadi 
persoalan teologis. Dalam hal tersebut, muncul dua aliran teologi yaitu al-Qadarah 
dan al-Jabariah. Menurut al-Qadarah, Manusia memiliki kemerdekaan serta 
perbuatannya. Sedangkan menurut Al-Jabariyah, sebaliknya, berpendapat bahwa 
manusia tidak memiliki kehendak kemerdekaan dalam kehendak serta 
perbuatannya. Maksudnya manusia bertindak di bawah dengan paksaan Tuhan 
serta gerak-geriknya diatur oleh Tuhan. 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  725 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

Berdasarkan keterangan diatas, teologi Islam merupakan studi tentang 
keimanan dan ajaran keagamaan yang mendasari pemahaman terhadap Allah dan 
ajaran Islam. Teologi islam berkembang setelah masa Khulafaurrasyidin sebagai 
respons terhadap konflik politik dan perpecahan umat, seperti peristiwa tahkim. 
Perkembangan ini melahirkan berbagai aliran dan perdebatan tentang keyakinan, 
hukum, serta hubungan antara kehendak manusia dan kekuasaan Allah. 

 
Aliran-aliran Teologi Islam 
1. Khawarij 

a. Pengertian Khawarij 
Khawarij berasal dari kata kharaja yang berarti keluar. Secara terminologis, 

Khawarij adalah kelompok yang keluar dari barisan Ali bin Abi Thalib setelah 
peristiwa tahkim (arbitrase) pada perang Shiffin (37 H/657 M), karena menolak 
penyelesaian konflik melalui manusia dan mengusung slogan lā ḥukma illā lillāh 
(tidak ada hukum selain hukum Allah). Doktrin utama Khawarij menekankan 
bahwa khalifah harus adil dan boleh dijatuhkan bahkan dibunuh jika zalim, pelaku 
dosa besar dianggap kafir, serta manusia memiliki kebebasan penuh dalam 
perbuatannya. Mereka dikenal keras dan radikal dalam akidah dan politik. Sekte-
sekte Khawarij antara lain al-Muhakkimah, al-Azariqah (paling ekstrem), al-
Najdat, al-Ajaridah, al-Sufriyah, dan Ibadiyah, yang terakhir dikenal paling 
moderat dan masih bertahan hingga kini. 

Menurut Montgomery Watt dalam (Muktafi, 2024:39) menjelaskan makna 
khawarij sebagai berikut. (1) Khawarij adalah mereka yang keluar atau membuat 
pemisahan dari kelompok Ali bin Abi Thalib, (2) Khawarij ialah mereka yang 
keluar daripada berada di tengah-tengah orangorang yang tidak beriman, 
melakukan hijrah di jalan Allah dan rasul-Nya, yaitu memutuskan semua wilayah 
sosial dengan orangorang yang tidak beriman, (3) Khawarij ialah mereka yang 
telah pergi keluar untuk memerangi Ali bin Abi Thalib di dalam suasana 
pemberontakan terhadapnya, (4) Khawarij ialah mereka yang keluar dan berperan 
aktif di dalam berjihad, yang berlawanan dengan mereka yang hanya duduk di 
dalam dua kelompok, dan konsep khurūj ialah keluar dari qu‘ūd hanya duduk 
diam adalah berbeda (berlawanan) di dalam al-Qur’an. 

Adapun Khawarij dalam arti terminologi adalah sekte atau aliran yang 
semula pengikut Ali bin Abi Thalib lalu keluar meninggalkan Ali karena 
ketidaksamaan pendapat terhadap keputusan Ali bin Abi Thalib yang menerima 
tahkim (arbitrase) dalam perang Siffin pada tahun 37 H/657 M dengan kelompok 
bughat Muawiyah bin Abi Sufyan perihal persengketaan khalifah. Kelompok 
Khawarij pada mulanya memandang Ali bin Abi Thalib dan pasukannya berada 
di pihak yang benar, karena Ali bin Abi Thalib merupakan khalifah sah yang 
dibaiat mayoritas umat Islam, sementara Muawiyah bin Abi Sufyan berada pada 
pihak yang salah karena memberontak kepada khalifah yang sah. Lagi pula, 
berdasarkan estimasi Khawarij, pihak Ali bin Abi Thalib hampir memperoleh 
kemenangan pada peperangan itu, tetapi karena Ali bin Abi Thalib menerima tipu 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  726 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

daya licik ajakan Muawiyah bin Abi Sufyan, kemenangan yang hampir diraih 
menjadi raib. 
b. Doktrin-doktrin Pokok Aliran Khawarij  

Aliran Khawarij memiliki doktrin khalifah sebagai berikut.  
1) Khalifah atau imam harus dipilih tanpa ada aturan oleh seluruh umat Islam; 
2) Seorang khalifah tidak harus berasal dari bangsa Arab. Artinya setiap muslim 

boleh menjadi khalifah dengan catatan memenuhi syarat; 
3) Khalifah ini bersifat permanen selama menjalankan syariat Islam dan 

bersikap adil. Namun khalifah dijatuhi hukuman bahkan dibunuh jika 
melakukan kezaliman; 

4) Khalifah sebelum Ali bin Abi Thalib (Abu Bakar, Umar dan Uthman dianggap 
sah), tetapi setelah tahun ketujuh kekhilafahannya, Uthman bin Affan 
dianggap menyeleweng; 

5) Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib dianggap sah kecuali setelah peristiwa 
arbitrase (tahkim); 

6) Muawiyah bin Abi Sufyan beserta orang-orang yang menyetujui arbitrase 
dianggap kafir; 

7) Pasukan Jamal yang melawan Sayyidina Ali bin Abi Thalib dianggap kafir;  
8) Pelaku dosa besar dianggap kafir dan bukan lagi seorang muslim sehingga 

darahnya halal untuk dibunuh;  
9) Setiap muslim harus ikut berhijrah dan bergabung dengan kelompok ini, jika 

tidak maka ia diperangi; 
10) Qur’an adalah makhluk; dan  
11) Manusia bebas memutuskan perbuatannya, karena takdir yang menentukan 

adalah manusia sendiri. 
 

2. Murji’ah 
a. Pengertian Murji’ah 

Murji’ah berasal dari kata irjā’ yang berarti menunda. Aliran ini menunda 
penilaian terhadap status iman pelaku dosa besar dan menyerahkannya 
sepenuhnya kepada Allah di akhirat. Murji’ah muncul sebagai respons terhadap 
konflik politik pasca wafatnya Utsman bin Affan dan pertikaian antara Ali, 
Muawiyah, serta Khawarij. Doktrin Murji’ah menekankan bahwa iman lebih 
utama daripada amal, dan pelaku dosa besar tetap mukmin selama tidak 
melakukan syirik. Aliran ini menolak praktik saling mengafirkan sesama muslim 
dan menonjolkan sikap toleran serta optimis terhadap rahmat Allah. 
b. Doktrin-doktrin Pokok Aliran Murji’ah 

Secara umum doktrin Murji’ah dalam masalah politik dan aqidah sebagai 
berikut.  

1) Penangguhan keputusan terhadap Ali dan Muawiyah hingga Allah 
memutuskannya kelak di akhirat; 

2) Penangguhan Ali untuk menempati ranking keempat dalam peringkat al-
khalīfah al-rāshidūn; 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  727 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

3) Pemberian harapan terhadap orang muslim yang berdosa besar untuk 
memperoleh ampunan dan rahmat Allah. 
 

3. Jabariyah 
a. Pengertian Jabariyah 

Al-Jabariyah dari kata “al-jabr”, ia adalah sandaran perbuatan hamba kepada 
Allah. Secara etimologis, kata al-jabr berpulang kepada tiga pengertian pokok. 
Pertama, upaya seseorang mencukupi diri dari kekurangan. Kedua, pemaksaan 
dan tekanan. Ketiga, keperkasaan dan larangan. Menurut Imam Syafi‘i dalam 
(Muktafi, 2024:76) mengatakan al-jabr berarti orang-orang yang dipaksa 
mengerjakan sesuatu. Al-Zujaj mengatakan al-jabr berarti orang-orang sombong 
yang memaksa orang lain menuruti kehendak mereka. Sedangkan kata al-Jabbār 
yang merupakan salah satu dari asma’ Allah diartikan bahwa Dia membantu yang 
lemah dan mencukupi orang yang hidup dalam kekurangan, sehingga kata al-
Jabbār merupakan salah satu sebutan pengagungan, seperti halnya al-Mutakabbir, 
al-Mālik, al-Aẓīm, dan al-Qahhār. Ibn Abbas memaknai al-Jabbār al-Mutakabbir 
dengan Maha Agung. Al-Sadi mengartikan al-Jabbār dengan memaksai dan 
menekan manusia untuk mengerjakan apa yang dikehendaki-Nya. Muhammad 
bin Ka‘ab mengatakan, disebut al-Jabbār, karena Dia memaksa makhluk ini untuk 
mengerjakan apa yang dikehendakinya, sedangkan makhluknya tidak memiliki 
hak sedikit pun untuk melanggar dan mendurhakainya meski hanya sekejab 
kecuali atas kehendaknya sendiri. Dengan demikian al-Jabbār sebagai salah satu 
Asmā’ al-Husnā menunjukkan Kesempurnaan Kekuasaan, Kemuliaan, dan 
Kerajaan. Harun Nasution dalam (Jamaluddin & Anwar, 2020:88) menetapkan 
beberapa ciri paham Jabariyah antara lain:  

1) Kedudukan akal rendah.  
2) Ketidakbiasaan manusia dalam kemauan dan perbuatan.  
3) Kebebasan berpikir yang diikat oleh dogma.  
4) Ketidakpercayaan kepada sunnatullah dan kausalitas.  
5) Terikat pada arti tekstual al-Qur‘an dan hadis.  
6) Statis dalam sikap dan perbuatan 

 
b. Tokoh dalam Aliran Jabariyah 

Tokoh utama Jabariyah adalah Ja‘d bin Dirham dan Jahm bin Shafwan. Ciri 
pemikiran Jabariyah antara lain merendahkan peran akal, menolak kebebasan 
manusia, bersifat tekstual, dan cenderung statis dalam sikap keagamaan. 

 
4. Qadariyah 

a. Pengertian Qodariyah 
Qadariyah ( قدرية) adalah sebuah ideologi di dalam akidah Islam yang muncul 

pada pertengahan abad pertama Hijriah di Basrah, Irak. Kelompok ini memiliki 
keyakinan mengingkari takdir, yaitu bahwasanya perbuatan makhluk berada di 
luar kehendak Allah dan juga bukan ciptaan Allah. Para hamba berkehendak bebas 
menentukan perbuatannya sendiri dan makhluk sendirilah yang menciptakan 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  728 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

amal dan perbuatannya sendiri tanpa adanya andil dari Allah SWT. Ideologi 
Qadariyah murni adalah mengingkari takdir. Yakni tidak ada takdir, semua 
perkara yang ada merupakan sesuatu yang baru (terjadi seketika), di luar takdir 
dan ilmu Allah SWT. Allah baru mengetahuinya setelah perkara itu terjadi. Namun 
paham Qadariyah yang murni dapat dikatakan telah punah, akan tetapi masih bisa 
dijumpai derivasinya pada masa sekarang, yaitu mereka tetap meyakini bahwa 
perbuatan makhluk adalah kemampuan dan ciptaan makhluk itu sendiri, 
meskipun kini menetapkan bahwa Allah sudah mengetahui segala perbuatan 
hamba tersebut sebelum terjadinya. 

Imam al-Qurthubi dalam (Jamaluddin & Anwar, 2020:79) berkata, ideologi 
ini telah sirna, dan kami tidak mengetahui salah seorang dari muta‘akhirin (orang 
sekarang) yang berpaham dengannya. Adapun Al-Qadariyyah pada hari ini, 
mereka semua sepakat bahwa Allah Maha Mengetahui segala perbuatan hamba 
sebelum terjadi, namun mereka menyelisihi As-Salafush Shalih (yaitu) dengan 
menyatakan bahwa perbuatan hamba adalah hasil kemampuan dan ciptaan hamba 
itu sendiri. Jika kita lihat dari segi bahasa Qadariyah berasal dari bahasa Arab, 
yaitu kata qadara yang artinya kemampuan dan kekuatan. Dalam bahasa Inggris 
qadariyah ini diartikan sebagai free will and free act, bahwa manusialah yang 
mewujudkan perbuatan-perbuatan dengan kemauan dan tenaganya. Menurut 
Ahmad Amin dalam (Jamaluddin & Anwar, 2020:80) meyatakan bahwa, orang-
orang yang berpaham Qadariyah adalah mereka yang mengatakan bahwa 
manusia memiliki kebebasan berkehendak dan memiliki kemampuan dalam 
melakukan perbuatan. Manusia mampu melakukan perbuatan, mencakup semua 
perbuatan, yakni baik dan buruk. Sejarah lahirnya aliran Qadariyah tidak dapat 
diketahui secara pasti dan masih merupakan sebuah perdebatan. Akan tetapi ada 
sebagian pakar teologi yang mengatakan bahwa Qadariyah pertama kali 
dimunculkan oleh Ma‘bad al-Jauhani dan Ghilan adDimasyqi sekitar tahun 70 
H/689M. 

 
b. Tokoh dan Paham Aliran Qadariyah 

Tokoh utama Qadariyah adalah Ma‘bad al-Juhani dan Ghilan ad-Dimasyqi. 
Aliran ini muncul di Basrah pada akhir abad pertama Hijriah dan sering 
dipandang berseberangan dengan Jabariyah. Paham Qadariyah murni kemudian 
melemah, meskipun gagasan kebebasan manusia tetap memengaruhi pemikiran 
teologi selanjutnya. 

 
5. Muktazilah 

a. Pengertian Muktazilah 
Secara harfiah, Mu‘tazilah berasal dari kata i‘tazala yang berarti 

“memisahkan diri” atau “menjauh”. Aliran ini muncul pada masa Wasil bin Atha’ 
(80–131 H), murid Hasan al-Basri di Basrah. Perselisihan terjadi ketika Wasil 
berbeda pendapat tentang status pelaku dosa besar. Hasan al-Basri berpendapat 
pelaku dosa besar tetap mukmin tetapi durhaka, sedangkan Wasil menilai bahwa 
pelaku dosa besar bukan mukmin dan bukan kafir, melainkan fasik berada di 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  729 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

posisi antara surga dan neraka (al-manzilah bayna al-manzilatayn). Karena 
perbedaan itu, Wasil meninggalkan majelis gurunya, dan dari peristiwa inilah lahir 
sebutan Mu‘tazilah, yaitu kelompok yang memisahkan diri. 

 
b. Doktrin-doktrin Aliran Muktazilah 

1)  al-Tawḥīd (pemurnian keesaan Allah), 
2) al-‘Adl (keadilan Tuhan dan kebebasan manusia), 
3) al-Wa‘d wa al-Wa‘īd (kepastian janji dan ancaman Allah), 
4) al-Manzilah bayna al-Manzilatayn (posisi antara mukmin dan kafir bagi 

pelaku dosa besar), dan 
5) Amar Ma‘rūf Nahi Munkar. 

 
c. Tokoh Aliran Muktazilah 

1) Wasil bin Atha’ (80-131H/699). Ia dilahirkan di Madinah dan kemudian 
menetap di Basrah.  

2) Abu al-Hudhayl al-Allaf. Nama lengkapnya adalah Abu Hudzail Hamdan 
bin Hudzail al-Allaf (135-226 H/753-840 M).  

3) Ibrahim bin Sayyar al-Nazzam (231-/845). Ia adalah murid Abu Hudzail al-
Allaf, seorang terkemuka, lancar bicaranya, banyak mendalami filsafat dan 
memiliki banyak karya.  

4) Abu Ali Muhammad bin Ali al-Juba’i (135-267 H). Mengenai sifat Allah, ia 
menerangkan bahwa Tuhan tidak mempunyai sifat; kalau dikatakan Tuhan 
berkuasa, berkehendak, dan mengetahui, berarti Ia berkuasa, berkehendak, 
dan mengetahui melalui esensi-Nya, bukan dengan sifatnya.  

5) Bishr bin Mu‘tamir (w 226/840). Ajarannya yang terpenting menyangkut 
pertanggung-jawaban perbuatan manusia.  
 

6. Ahlus Sunnah Wal Jamaah 
a. Pengertian Ahlus Sunnah Wal Jamaah 

Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jamā‘Ah berasal dari kata Sunnah (jalan) dan Jamā‘ah 
(golongan orang banyak). Adapun yang dimaksud dengan sunnah adalah jalan 
yang ditempuh oleh Rasulullah. Sedangkan yang dimaksud jamā‘ah adalah jalan 
yang ditempuh oleh para sahabatnya. Maka ta‘rif Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah 
adalah golongan mukminin yang mengikuti sunnah Rasulullah dan sunnah para 
sahabatnya, sebagaimana disebut dalam hadis (mā ana ‘alayh wa aṣhābī) atau 
dengan kata lain arti Ahl al-Sunnah ialah penganut Sunnah Nabi. Sedang arti al-
Jamā‘ah penganut i‘tiqad sebagai i‘tiqad jama‘ah sahabat-sahabat Nabi. Kaum Ahl 
al-Sunnah wa al-Jamā‘ah ialah kaum yang menganut i‘tiqad Nabi Muhammad saw 
dan para sahabatnya. I‘tiqad Nabi saw dan sahabat-sahabatnya itu telah termaktub 
dalam al-Qur’an dan Sunnah Rasul secara terpencar-pencar, belum tersusun secara 
rapi dan teratur, tetapi kemudian dikumpulkan dan dirumuskan dengan rapi oleh 
seorang ulama ushuluddin, yaitu Syeikh Abu Hasan Ali alAsh‘ari (lahir di Basrah 
tahun 260 H dan wafat tahun 324 H dalam usia 64 tahun di Basrah). Oleh sebab itu 
kaum Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah sering disebut dengan kaum Asha‘irah.  

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  730 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

b. Tokoh Aliran Ahlus Sunnah Wal Jamaah 
Ahlus Sunnah Wal Jama‘ah dalam realita sekarang, dalam bidang fiqih 

mengikuti salah satu madzhab yang empat (Hanafi, Maliki, Syafi‘i atau Hanbali), 
dalam bidang Akidah mengikuti madzhab al-Asy‘ari dan al-Maturidi, dan dalam 
bidang tasawuf mengikuti madzhab al-Junaid al-Baghdadi. Dalam bidang kalam, 
tokoh utamanya tentu adalah al-Asy‘ari dan al-Maturidi beserta murid-muridnya. 
Adapun murid-murid terkenal dari Asy‘ari dalam bidang kalam diantaranya 
adalah: Al-Baqillany (wafat 403H / 1013 M), Al-Juwainy (419 – 478 H / 1028 – 1085 
M), Al-Ghazali (450 - 505 H), Al-Sanusy ( 833-895 H / 1427 – 1490 M). Sementara 
itu, murid-murid terkenal dari al-Maturidi dalam bidang kalam salah satunya 
adalah al-Bazdawi. 

 
7. Syi’ah 

a. Pengertian Syi’ah 
Shī‘Ah secara bahasa berarti pengikut, pendukung, partai atau kelompok. 

Sedangkan secara istilah Shī‘ah adalah sebagian kaum muslim yang dalam bidang 
spiritual dan keagamaannya selalu merujuk pada keturunan Nabi Muhammad 
saw atau orang yang disebut sebagai ahl al-bayt. Pokok doktrin Shi‘ah adalah 
pernyataan bahwa segala petunjuk agama itu bersumber dari ahl al-bayt. Dalam 
al-Ta‘rifat, kata Shī‘ah adalah orang-orang yang berada di kelompok Ali ra. dan 
mereka berkata bahwasanya Ali adalah imam setelah Rasul saw dan mereka 
berkeyakinan bahwa al-imamah tidak keluar selain darinya dan keturunanya. 
Sebutan ahl al-bayt terdiri dari dua kata, yakni ahl dan bayt. Dalam kamus bahasa 
seperti dijelaskan oleh Ihsan Ilahy Zhahir, ada istlah ahl al-amr ialah penguasanya, 
dan ahl al-bayt ialah orang yang tinggal di rumah itu. Yang disebut ahl al-mazhab 
ialah orang-orang yang menganut mazhab itu. Seorang laki-laki mempunyai istri 
dan istrinya itu disebut ahli-nya. Nabi mempunyai istri-istri, anak-anak dan 
menantu, yaitu Ali dan istri-istri dari Ali. Banyak pendapat yang didukung oleh 
ayat-ayat al-Qur’an tentang makna ahl al-bayt, tetapi yang dimaksud ahl al-bayt 
Nabi saw, yang asli sebenarnya tidak lain ialah istri-istri beliau, termasuk pula ke 
dalam kategori ahli beliau adalah anak-anak beliau, paman-paman beliau dan juga 
anak-anak mereka secara pelampauan, sebagaimana telah diketahui bahwa 
Rasulullah telah memasukkan ke dalam lingkungan beliau Fathimah, Hasan 
Husein dan Ali. 

 
b. Ajaran-ajaran Aliran Syi’ah  

Kaum Syi‘ah memiliki 5 pokok pikiran utama yang harus dianut oleh para 
pengikutnya diantaranya yaitu:.  

1) At-Tauhid. Kaum Syi‘ah juga meyakini bahwa Allah SWT itu Esa, tempat 
bergantung semua makhluk, tidak beranak dan tidak diperanakkan dan juga 
tidak serupa dengan makhluk yang ada di bumi ini.  

2) Al-adl Kaum Syi‘ah memiliki keyakinan bahwa Allah memiliki sifat Maha 
Adil. Allah tidak pernah melakukan perbuatan zalim ataupun perbuatan 
buruk yang lainnya. Allah tidak melakukan sesuatu kecuali atas dasar 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  731 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

kemaslahatan dan kebaikan umat manusia. Menurut kaum Syi‘ah semua 
perbuatan yang dilakukan Allah pasti ada tujuan dan maksud tertentu yang 
akan dicapai, sehingga segala perbuatan yang dilakukan Allah SWT adalah 
baik. Jadi dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa konsep keadilan 
Tuhan yaitu Tuhan selalu melakukan perbuatan yang baik dan tidak 
melakukan apapun yang buruk. Tuhan juga tidak meninggalkan sesuatu 
yang wajib dikerjakannya. 

3) An-Nubuwwah Kepercayaan kaum Syi‘ah terhadap keberadaan Nabi juga 
tidak berbeda halnya dengan kaum muslimin yang lain. Menurut mereka 
Allah mengutus nabi dan rasul untuk membimbing umat manusia. Rasul-
rasul itu memberikan kabar gembira bagi mereka-mereka yang melakukan 
amal shaleh dan memberikan kabar siksa ataupun ancaman bagi mereka-
mereka yang durhaka dan mengingkari Allah SWT.  

4) Al-Imamah bagi kaum Syi‘ah, Imamah berarti kepemimpinan dalam urusan 
agama sekaligus dalam dunia. Ia merupakan pengganti Rasul dalam 
memelihara syari‘at, melaksanakan hudud (had atau hukuman terhadap 
pelanggar hukum Allah), dan mewujudkan kebaikan serta ketentraman 
umat. Bagi kaum Syi‘ah yang berhak menjadi pemimpin umat hanyalah 
seorang imam dan menganggap pemimpin-pemimpin selain imam adalah 
pemimpin yang ilegal dan tidak wajib ditaati. 

5) Al-Ma‘ad Secara harfiah al-Ma‘dan yaitu tempat kembali, yang dimaksud 
disini adalah akhirat. Kaum Syi‘ah percaya sepenuhnya bahwa hari akhirat 
itu pasti terjadi. Menurut keyakinan mereka manusia kelak akan 
dibangkitkan, jasadnya secara keseluruhannya akan dikembalikan ke asalnya 
baik daging, tulang maupun ruhnya. Dan pada hari kiamat itu pula manusia 
harus memepertanggungjawabkan segala perbuatan yang telah dilakukan 
selama hidup di dunia di hadapan Allah SWT. 

 
Manfaat Teologi Islam 

Adapun manfaat dari mempelajari ilmu Kalam diantaranya adalah:  
1. Mengenal Allah (Ma‘rifatullah) dengan dalil-dalil yang pasti dan 

memperoleh kebahagiaan yang kekal dan abadi.  
2. Mengungkap sejarah, oleh karenanya salah satu dari ruang lingkup Ilmu 

Kalam adalah aspek kesejarahan.  
3. Meneguhkan Keyakinan (Aqidah). Manfaat dari ilmu Kalam ini adalah 

menjadikan akidahnya mantap dan tidak goyah, sehingga dengan anugerah 
Allah SWT, ia akan selamat diakhirat dari azab Allah yang disebabkan 
kekufuran dan jeleknya keyakinan. Begitu juga selamat di dunia dari 
keruhnya pikiran dan dari kesimpulan yang global yang tidak menemukan 
hakikatnya alam. Maka puncaknya manfaat ilmu ini adalah keselamatan 
dunia dan akhirat. Oleh karenanya salah satu dari ruang lingkup Ilmu Kalam 
adalah aspek pemikiran.  

4. Meningkatkan kemampuan pemahaman, penghayatan, dan pengamalan 
murid tentang ilmu kalam sehingga menjadi muslim yang penuh tanggung 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  732 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

jawab dan bijaksana dalam kehidupan pribadi, masyarakat, berbangsa, dan 
bernegara.  

5. Mewujudkan manusia Indonesia yang berakhlak mulia sebagai manifestasi 
dari ajaran dan nilai-nilai akidah Islam. 

 
Integrasi Nilai-Nilai Teologi Islam dengan Pendekatan Sosiologis dan Psikologis 

Dalam kehidupan masyarakat modern, berbagai persoalan sosial muncul 
secara semakin kompleks, mulai dari ketimpangan ekonomi, degradasi moral, krisis 
identitas, hingga konflik sosial yang dipicu oleh perbedaan kepentingan dan nilai. 
Perkembangan globalisasi dan teknologi yang cepat sering kali membawa 
perubahan yang tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai budaya dan keagamaan 
masyarakat. Dalam konteks inilah, teologi Islam tidak hanya dipahami sebagai 
ajaran keimanan yang bersifat ritual dan dogmatis, melainkan sebagai kerangka 
normatif dan praktis yang mampu membentuk iklim sosial yang berkeadilan, 
harmonis, dan beretika. Dalam Jurnal Pendekatan Teologi Islam dalam Menghadapi 
Masalah Sosial Modern karya dari (Mardiana, Ariyanto, Andayani, & Widjaya, 2025) 
menegaskan bahwa teologi Islam memiliki peran strategis dalam membangun 
tatanan masyarakat melalui internalisasi nilai-nilai fundamental Islam, seperti 
keadilan (al-‘adl), kasih sayang (ar-rahmah), dan persaudaraan (al-ukhuwah). Nilai-
nilai ini tidak berhenti pada tataran normatif, tetapi diarahkan pada penerapan nyata 
dalam kehidupan sosial, termasuk dalam perumusan kebijakan publik, 
pemberdayaan masyarakat, dan penguatan solidaritas sosial.  

Pendekatan teologi Islam dalam masyarakat modern secara implisit 
menunjukkan kedekatan dengan perspektif sosiologis. Hal ini terlihat dari perhatian 
teologi Islam terhadap struktur sosial, relasi antarkelompok, distribusi keadilan 
ekonomi, serta upaya mengurangi kesenjangan sosial. Instrumen-instrumen sosial 
dalam Islam, seperti zakat, infak, dan wakaf, diposisikan sebagai mekanisme sosial 
untuk menciptakan keseimbangan ekonomi dan memperkuat kohesi sosial. Dengan 
demikian, teologi Islam berfungsi sebagai sumber nilai yang membimbing perilaku 
kolektif masyarakat dan membentuk sistem sosial yang berorientasi pada 
kesejahteraan bersama. Selain pendekatan sosiologis, teologi Islam juga memiliki 
keterkaitan erat dengan pendekatan psikologis, khususnya dalam membentuk 
karakter dan kesehatan moral individu. Krisis identitas yang banyak dialami 
masyarakat modern dipandang sebagai akibat dari melemahnya pegangan nilai dan 
makna hidup. Teologi Islam hadir sebagai landasan psikologis-spiritual yang 
memberikan arah, tujuan hidup, serta ketenangan batin melalui nilai amanah, 
tanggung jawab, empati, dan kejujuran. Nilai-nilai tersebut berperan penting dalam 
membentuk individu yang stabil secara emosional dan etis, yang pada akhirnya 
berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang sehat secara sosial. 

Pendekatan teologi Islam dalam masyarakat juga dilakukan secara adaptif 
dan kontekstual. Artikel tersebut menekankan pentingnya dialog, inklusivitas, dan 
pemanfaatan teknologi dalam menyebarkan nilai-nilai Islam yang moderat. Dalam 
era digital, prinsip-prinsip Islam dapat diintegrasikan dalam ruang publik melalui 
media sosial, pendidikan, dan sistem filantropi digital yang transparan. Pendekatan 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  733 
 
Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay  

ini menunjukkan bahwa teologi Islam tidak bersifat kaku, melainkan mampu 
berinteraksi dengan realitas modern tanpa kehilangan substansi nilainya. Dengan 
demikian, dapat disimpulkan bahwa teologi Islam berperan penting dalam 
membentuk iklim sosial masyarakat modern melalui pendekatan yang holistik. 
Teologi Islam tidak hanya berfungsi sebagai panduan keimanan, tetapi juga sebagai 
kerangka sosial dan psikologis dalam mengatasi persoalan masyarakat. Integrasi 
nilai-nilai Islam dengan pendekatan sosiologis dan psikologis memungkinkan 
terciptanya masyarakat yang lebih adil, beretika, dan harmonis, sekaligus relevan 
dengan tantangan zaman modern. 

 
SIMPULAN  

Teologi Islam atau Ilmu Kalam merupakan disiplin ilmu yang memiliki 
peranan penting dalam membangun fondasi keyakinan umat Islam melalui 
pendekatan rasional dan argumentatif. Meskipun istilah “teologi” berasal dari 
tradisi Barat, substansi keilmuannya telah lama hidup dalam Islam melalui kajian 
tentang tauhid dan pembahasan mengenai sifat-sifat Allah, kehendak manusia, serta 
hubungan Tuhan dengan alam semesta. Secara historis, munculnya berbagai aliran 
teologi seperti Khawarij, Murji’ah, Qadariyah, Jabariyah, Mu’tazilah, Syi‘ah, dan 
Ahlus Sunnah wal Jama‘ah merupakan bentuk dinamika pemikiran dalam upaya 
memahami ajaran Islam secara mendalam. Perbedaan di antara aliran tersebut 
menunjukkan keragaman cara berpikir umat Islam dalam menafsirkan prinsip 
keimanan dan konsep ketuhanan. 

Secara ontologis, teologi Islam menempatkan Tuhan sebagai pusat 
pembahasan, sementara secara aksiologis berfungsi menjaga kemurnian akidah, 
memperkuat keimanan, dan membangun kerangka berpikir rasional dalam 
memahami agama. Dengan demikian, teologi Islam tidak hanya berperan 
mempertahankan kebenaran akidah, tetapi juga menjadi sarana intelektual yang 
meneguhkan hubungan antara wahyu dan akal dalam kehidupan umat. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam. 

Adabuna : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 3(2), 102–113. 
https://doi.org/https://doi.org/10.38073/adabuna.v3i2.1563 

Jamaluddin, & Anwar, S. S. (2020). Ilmu kalam. Tembilahan: Indragiri.com. 
Mardiana, Ariyanto, F., Andayani, D., & Widjaya, A. (2025). Pendekatan Teologi 

Islam dalam Menghadapi Masalah Sosial Modern Islamic. Alfabet Jurnal 
Wawasan Agama Risalah Islamiah, Teknologi Dan Sosial (Al-Waarits), 2(1), 1–10. 
Retrieved from  

https://journal.pandawan.id/al-waarits/article/download/727/524/3873 
Muktafi. (2024). Tauhid dan Pemikiran Kalam. Yogyakarta: CV. Istana Agency. 
Nasution, N. H., & Napisah. (2020). Dinamika Tema-tema Pokok Teologi Islam di 

Indonesia. Palembang: Rafah Press. 
Syakhrani, A. W., & MAjid, A. (2022). Makna Ilmu Kalam dan Hakikat Ilmu Kalam. 2(3), 

368–372. 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

