QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

DOI: https:/ /doi.org/10.61104/qz.v2i2.675

Teologi Islam (Ilmu Kalam): Sejarah Perkembangan, Aliran
Pemikiran, dan Relevansinya dalam Kehidupan Modern

Laila Alfi Sahri Lubisl, Selly Syah Lestari2, Muhammad Royhan Daulay3
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan'?
Email Korespondensi: lailaalfi79@gmail.com, sellylestari61@gmail.com,
journalmarpokat@gmail.com

Article received: 02 September 2025, Review process: 08 Oktober 2025
Article Accepted: 17 November 2025, Article published: 30 Desember 2025

ABSTRACT

This article discusses the development and dynamics of Islamic theology or Ilmu
Kalam as a scientific discipline that seeks to understand, explain, and defend Islamic
creed (agidah) through rational and philosophical approaches. This study employs
a qualitative method using a library research approach by examining classical and
contemporary literature related to the origins of Islamic theology and its various
schools of thought. The findings reveal that Islamic theology emerged after the
political conflicts during the era of the Khulafa al-Rasyidun, which triggered debates
over faith, major sins, and human free will. These discussions gave rise to various
theological schools such as Khawarij, Murji’ah, Qadariyah, Jabariyah, Mu'tazilah,
Shi‘ah, and Ahlus Sunnah wal Jama‘ah, each with distinct theological perspectives.
Islamic theology plays a crucial role in preserving the purity of faith, strengthening
belief, and upholding rationality in understanding the relationship between God
and humankind.

Keywords: Islamic Theology, IlImu Kalam, Creed (Aqidah), Theological Schools,
Rationality

ABSTRAK

Artikel ini membahas perkembangan dan dinamika teologi Islam atau Ilmu Kalam
sebagai cabang ilmu yang berupaya memahami, menjelaskan, dan
mempertahankan akidah Islam melalui pendekatan rasional dan filosofis.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan, menelaah berbagai literatur klasik dan kontemporer terkait sejarah
munculnya teologi Islam dan aliran-aliran yang berkembang di dalamnya. Hasil
kajian menunjukkan bahwa teologi Islam lahir pasca peristiwa politik pada masa
Khulafaurrasyidin yang memunculkan perdebatan mengenai iman, dosa besar, dan
kehendak manusia. Dari dinamika tersebut, lahir berbagai aliran seperti Khawarij,
Murji'ah, Qadariyah, Jabariyah, Mu'tazilah, Syi’ah, dan Ahlus Sunnah wal Jama‘ah
dengan karakteristik dan pandangan teologis masing-masing. Teologi Islam
berperan penting dalam menjaga kemurnian akidah, memperkuat keimanan, serta
menegakkan rasionalitas dalam memahami hubungan antara Tuhan dan manusia.
Kata Kunci: Teologi Islam, Imu Kalam, Akidah, Aliran Teologi, Rasionalitas

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 719

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:lailaalfi79@gmail.com
mailto:sellylestari61@gmail.com
mailto:journalmarpokat@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi
https://doi.org/10.61104/qz.v2i2.675

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

PENDAHULUAN

Teologi Islam atau Ilmu Kalam merupakan salah satu cabang ilmu yang
memiliki posisi penting dalam tradisi keilmuan Islam. Ilmu ini membahas persoalan-
persoalan mendasar terkait keimanan, seperti hakikat Tuhan, sifat-sifat-Nya,
kenabian, takdir, serta hubungan antara kehendak Allah dan perbuatan manusia.
Dalam khazanah Islam, kajian teologi dikenal dengan beberapa istilah, antara lain
[Imu Kalam, [Imu Tauhid, dan Ilmu Ushuluddin, yang seluruhnya bertujuan untuk
menegaskan prinsip keesaan Allah (tauhid) serta menjaga kemurnian akidah umat
Islam. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam Al-Qur’an: “Dan Tuhanmu
adalah Tuhan Yang Maha Esa; tidak ada Tuhan selain Dia” (QS. Al-Baqarah [2]: 163).

Secara historis, kemunculan teologi Islam tidak dapat dilepaskan dari
dinamika sosial dan politik yang terjadi setelah wafatnya Rasulullah SAW. Umat
Islam pada masa itu dihadapkan pada berbagai persoalan krusial, seperti perbedaan
pandangan mengenai kepemimpinan umat (imamah atau khilafah), status keimanan
pelaku dosa besar, serta perdebatan tentang kebebasan manusia dalam berkehendak
dan bertindak. Persoalan-persoalan tersebut memunculkan perdebatan teologis
yang intens dan mendorong lahirnya berbagai aliran pemikiran dalam Islam, seperti
Khawarij, Murji’ah, Jabariyah, Qadariyah, Mu'tazilah, Syi‘ah, dan Ahlus Sunnah wal
Jama‘ah. Setiap aliran memiliki cara pandang dan argumentasi teologis yang
berbeda dalam memahami hubungan antara Tuhan dan manusia.

Seiring dengan perkembangan intelektual umat Islam, Ilmu Kalam
mengalami proses rasionalisasi dan sistematisasi. Penggunaan akal dalam
memahami ajaran akidah menjadi semakin menonjol, terutama ketika umat Islam
berhadapan dengan filsafat Yunani dan pemikiran dari luar Islam. Dalam konteks
ini, tokoh-tokoh seperti Abu Hasan al-Asy’ari dan Abu Mansur al-Maturidi
memainkan peran penting dalam merumuskan teologi Ahlus Sunnah wal Jama’ah.
Keduanya berusaha menyeimbangkan antara dalil naqgli (Al-Qur’an dan hadis) dan
dalil aqli (akal), sehingga ajaran akidah tidak hanya bersifat dogmatis, tetapi juga
dapat dipertanggungjawabkan secara rasional. Pendekatan ini selaras dengan sabda
Rasulullah SAW yang mendorong umatnya untuk berpikir dan memahami agama
secara mendalam.

Pada masa modern, kajian teologi Islam tetap memiliki relevansi yang sangat
besar. Tantangan zaman berupa sekularisasi, pluralisme agama, relativisme moral,
serta pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan sering kali memunculkan sikap
skeptis terhadap ajaran keimanan. Dalam situasi seperti ini, pemahaman teologi
Islam yang kuat dan kontekstual sangat dibutuhkan agar umat Islam mampu
mempertahankan keyakinannya tanpa menutup diri dari perkembangan zaman.
IImu Kalam berperan sebagai kerangka berpikir yang membantu umat Islam
memahami ajaran akidah secara rasional sekaligus menjaga keseimbangan antara
iman dan akal.

Berdasarkan uraian tersebut, kajian teologi Islam menjadi sangat penting
untuk terus dikaji dan dikembangkan. Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri
sejarah munculnya teologi Islam, mengkaji karakteristik serta perbedaan pandangan
antar aliran teologi, dan menegaskan relevansi Ilmu Kalam dalam memperkokoh

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 720

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

akidah umat Islam di era kontemporer. Diharapkan penelitian ini dapat memberikan
kontribusi akademik dalam pengembangan studi keislaman serta menjadi landasan
pemahaman akidah yang moderat, rasional, dan berlandaskan nilai-nilai tauhid.

METODE

Pada penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif, yang mana
analisisnya cenderung menggunakan kata-kata dalam menggambarkan maupun
menjelaskan fenomena yang didapat. Jenis penelitian yang digunakan ialah
penelitian kepustakaan. Menurut Sari dan Asmendri dalam (Abdurrahman,
2024:105) menyatakan bahwa sebuah metode penelitian yang berfokus pada
pengumpulan informasi dan data dari berbagai sumber tertulis, seperti: buku teks,
artikel ilmiah, jurnal penelitian, laporan penelitian, tesis, disertasi dan sumber online
terpercaya. Penelitian kepustakaan merupakan metode penelitian yang valuable
dalam ilmu pendidikan yang dapat membantu peneliti untuk memahami topik
penelitian, mengembangkan pertanyaan penelitian, menganalisisdata, dan menarik
kesimpulan yang valid. Penelitian kepustakaan ini dapat dilakukan secara
mandiri oleh peneliti atau berkolaborasi dengan tim peneliti lainnya. Pengertian lain
oleh Snyder dalam (Abdurrahman, 2024:105) menyatakan bahwa penelitian
kepustakaan adalah metode penelitian yang melibatkan peninjauan dan analisis
berbagai sumber tertulis untuk mengumpulkan informasi tentang suatu topik.
Sumber tertulis ini dapat berupa buku, artikel jurnal, laporan penelitian, tesis,
disertasi, dan sumber terpercaya lainnya. Sementara menurut Adlini dalam
(Abdurrahman, 2024:105) meyatakan bahwa metode penelitian kualitatif studi
pustaka, mendefinisikan bahwa metode penelitian kepustakaan adalah metode
yang menggunakan data sekunder yang diperoleh dari berbagai sumber pustaka,
seperti buku, jurnal ilmiah, koran, majalah, dan sumber terpercaya lainnya untuk
menjawab pertanyaan penelitian atau menguji hipotesis.

Berdasarkan berbagai pendapat para ahli, dapat disimpulkan bahwa
penelitian kepustakaan (library research) merupakan bagian dari metode penelitian
kualitatif deskriptif yang berfokus pada pengumpulan, penelaahan, dan analisis
data sekunderdari berbagai sumber tertulis yang relevan, seperti buku, jurnal ilmiah,
artikel penelitian, tesis, disertasi, laporan penelitian, maupun sumber online
terpercaya. Metode ini bertujuan untuk memahami konsep atau fenomena tertentu
secara mendalam, mengembangkan pertanyaan penelitian, serta menarik
kesimpulan yang valid berdasarkan analisis literatur yang ada. Penelitian
kepustakaan bersifat fleksibel, dapat dilakukan secara mandiri maupun kolaboratif,
dan memiliki nilai penting (valuable) dalam pengembangan ilmu pengetahuan,
terutama dalam bidang pendidikan dan teknologi informasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Definisi Teologi

Secara historis, istilah teologi tidak dikenal dalam literatur Islam klasik. Istilah
teologi (theology) berasal dari khazanah dan tradisi Gereja Kristiani. Kemudian,
sejumlah pemikir Islam kontemporer mengadopsi istilah ini, sehingga menghiasi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 721

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

sejumlah khazanah intelektual Islam. Secara etimologi, teologi berasal dari bahasa
Yunani yaitu dari kata theos yang berarti Tuhan (God) dan logos yang berarti
pengetahuan (science, study, discourse). Menurut D.S. Adam dalam (Nasution &
Napisah, 2020:37) menyebutkan bahwa secara etimologis, kata theologia digunakan
Bangsa Yunani untuk menyebut hasil karya para pujangga (seperti Homer dan
Hesiod) dan filsuf-filsuf (seperti Plato dan Aristoteles) yang berkaitan dengan
Tuhan. Theologia, mempunyai beberapa pengertian, yaitu ilmu tentang hubungan
dunia ilahi dengan dunia fisik, tentang hakikat dan kehendak Tuhan, doktrin atau
keyakinan tentang Tuhan, dan usaha yang sistematis untuk meyakinkan,
menafsirkan dan membenarkan secara konsisten keyakinan tentang Tuhan.
Formulasi yang lebih umum ditulis dalam New English Dictionary dengan “the science
which treats of the facts and phenomena of religion, and the relations between god and man”
(ilmu yang membahas fakta-fakta dan gejala-gejala agama dan hubungan antara
Tuhan dan manusia).

Dalam perkembangannya baik sebagai salah satu cabang filsafat maupun
sebagai disiplin ilmu yang dikaitkan dengan agama tertentu, teologi menjadikan
akal (reason) sebagai alat yang dominan dalam menghasilkan pengetahuan. Ahmad
Hanafi dalam (Nasution & Napisah, 2020:37) menjelaskan dalam pengantarnya,
bahwa teologi memiliki banyak dimensi pengertian, namun secara umum teologi
ialah “the science which treats of the facts and phenomena of religion, and the relations
between God and man”, (ilmu yang membicarakan kenyataankenyataan dan gejala-
gejala agama dan membicarakan hubungan Tuhan dan manusia) baik dengan jalan
penyelidikan maupun pemikiran murni, atau dengan jalan wahyu. Gove dalam
(Nasution & Napisah, 2020:38) mengemukakan pengertian yang hampir mirip
dengan formulasi Ahmad Hanafi. Menurutnya, teologi merupakan penjelasan
tentang keimanan, perbuatan dan pengalaman agama secara rasional. Senada
dengan formulasi Gove, Wiliam I Resse juga menyebutkan bahwa theology berarti
discours or reason concerning god (diskursus atau pemikiran tentang Tuhan). Dalam
bahasa Arab, teologi disebut dengan ilmu allahut, karena ilmu ini menggunakan akal
pikiran dalam memahami nash-nash agama dan mempertahankan kepercayaan.

Jadi, teologi adalah ilmu yang membahas tentang Allah atau keyakinan-
keyakinan tentang Allah (atau para dewa) dari kelompok keagamaan tertentu atau
dari para pemikir perorangan. Jadi, teologi secara bahasa berarti ilmu tentang Tuhan,
sama persis dan identik dengan makna substantif dari istilah Ilmu Kalam itu sendiri.
Teologi dan Ilmu Kalam bisa saling menggantikan. Teologi Islam disebut dengan
ilmu kalam, karena persoalan penting yang menjadi pembicaraan pada abad
permulaan hijrah ialah firman Tuhan (kalam Allah), sehingga seluruh isi dari ilmu
kalam merupakan bagian yang terpenting, dan dasar dari ilmu kalam adalah dalil-
dalil pikiran dari para mutakallimin, bahkan mereka jarang untuk kembali kepada
dalil nagal (al-Qur'an dan hadits) sebelum mereka menentukan pokok
permasalahannya terlebih dahulu dengan benar.

Menurut Syeikh Muhammad Abduh dalam (Nasution & Napisah, 2020:38)
ilmu Kalam adalah ilmu yang membahas tentang wujud Tuhan, sifat-sifat yang
mesti ada padanya, sifat-sifat yang boleh ada padanya dan sifat-sifat yang tidak

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 722

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

mungkin ada padanya. Definisi ini memberikan penekanan kuat pada aspek
ontologis. Sementara itu, definisi yang memberikan penekanan kuat pada aspek
aksiologis (nilai guna) diformulasi oleh Imam al-Ghazali, yaitu: “Ilmu Kalam sebagai
ilmu yang dipergunakan untuk mempertahankan akidah Ahli Sunnah dan
menjaganya dari aliran yang sesat dengan bersandarkan kepada al-Qur’an dan
Sunnah serta menggunakan alasan rasional”. Dari definisi ini terlihat bahwa secara
aksiologis, kegunaan ilmu kalam atau teologi Islam terletak pada peran
fungsionalnya untuk memberikan penguatan kualitatif keimanan umat Islam, baik
dengan melalui eksplanasi akidah Islam yang secara normatif terdapat pada wahyu
Tuhan secara logis dan rasional terhadap kalangan internal umat Islam sendiri,
maupun melalui penyusunan argumen-argumen rasional bagi akidah Islam tersebut
untuk memberikan respons pembelaan atas akidah Islam dari sejumlah kritik dan
serangan pihak eksternal non-muslim terhadap akidah Islam. Dengan demikian,
secara ontologis, ilmu kalam menempatkan Tuhan dan derivasinya (Tuhan,
kerasulan, alam dan relasi Tuhan dengan makhluknya) sebagai fokus atau sentral
bahasannya. [Imu kalam disebut juga dengan ilmu tauhid, karena kata tauhid berarti
satu atau Esa. [Imu ini bertujuan untuk menetapkan keesaan Allah dalam zat dan
perbuatannya, dan hanya kepada Allah tempat tujuan terakhir alam ini. Ilmu kalam
disebut juga dengan ilmu aqaid atau ilmu ushuluddin, karena persoalan yang
menjadi pokok pembicaraan dalam ilmu kalam adalah persoalan kepercayaan yang
merupakan pokok dalam ajaran beragama.

Berdasarkan defenisi tersebut dapat disimpulkan bahwa secara historis,
istilah teologi tidak dikenal dalam tradisi Islam klasik, melainkan berasal dari tradisi
Gereja Kristen yang kemudian diadopsi oleh pemikir Islam kontemporer. Secara
etimologis, teologi berasal dari bahasa Yunani theos (Tuhan) dan logos (pengetahuan),
yang berarti ilmu tentang Tuhan atau pembahasan rasional mengenai hubungan
antara Tuhan dan manusia. Dalam konteks Islam, istilah ini identik dengan Ilmu
Kalam, yaitu disiplin ilmu yang membahas tentang wujud, sifat, dan perbuatan
Tuhan secara rasional dan filosofis. Secara ontologis, Ilmu Kalam menempatkan
Tuhan dan segala yang terkait dengannya (seperti kerasulan, alam, dan hubungan
Tuhan dengan makhluk) sebagai fokus kajian. Sementara secara aksiologis, teologi
Islam berfungsi untuk mempertahankan dan memperkuat akidah islam,
menjaganya dari penyimpangan, serta menjawab tantangan dan kritik dari luar
dengan argumen rasional yang berlandaskan wahyu. Dengan demikian, teologi
Islam atau ilmu kalam merupakan upaya rasional dan sistematis untuk memahami,
menjelaskan, dan mempertahankan keyakinan tentang keesaan Allah (tauhid)
sebagai dasar utama ajaran Islam.

Sejarah Munculnya Teologi Islam

Pemikiran teologi Islam muncul setelah pemerintahan Khulafaurrasyidin
diawali dengan persoalan politik (khilafah) pada perang Siffin pada tahun 661 M.
Tepatnya ketika Muawiyah tidak menerima pengangkatan Ali sebagai Khalifah.
Muawiyah menduga Ali ikut dalam kematian Usman Bin Affan. sebagai anggota
keluarga, tentu Muawiyyah tidak menerima hal ini, maka dari itu ia menuntut Ali

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 723

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

untuk menyelidiki kematian Usman terlebih dahulu dan menemukan
pembunuhnya, sebelum ia diangkat menjadi khalifah. Tetapi permintaan tersebut
ditolak oleh pihak Ali, dan terjadilah peperangan antar keduanya. Peperangan
tersebut dimenangkan oleh pihak Ali bin Abi Thalib. Tetapi sewaktu pasukan
Muawiyyah terdesak dan mulai tampak tanda-tanda kekalahan, Muawiyyah
meminta salah satu utusannya untuk meletakkan al-Quran diatas tombak, kemudian
menunjukkannya kepada pasukan Ali dan meminta perdamaian atau tahkim.
Permintaan tersebut dipenuhi oleh Ali dengan mengutus Abu Musa al-As’yari
untuk melakukan perundingan tersebut, sedangkan dari Muawiyyah mereka
megutus Amru bin Ash.

Dalam perundingan tersebut kedua belah pihak diminta untuk melepas
jabatannya sebagai kepala negara, kemudian dipilih kembali secara demokratis dan
Adil. Sayangnya pelepasan jabatan tersebut hanya dilakukan oleh kelompok Alj,
sedangkan dari Muawiyyah justru malah melakukan hal sebaliknya. Sewaktu Abu
Musa al-Asya’ri mengumumkan pelepasan jabatan Ali sebagai kepala negara, justru
dengan licik Amru bin Ash mengangkat Muawiyyah menjadi khalifah umat Islam
menggantikan Ali. Persoalan kekuasaan dan khilafah inilah yang menyebabkan
umat Islam terpecah menjadi beberapa golongan, sekaligus menjadi cikal bakal
munculnya aliran teologi dalam Islam. Dimana Peristiwa tahkim ini memunculkan
fenomena “skisme” (perpecahan sosial-keagamaan) dalam tubuh umat Islam dan
polemik teologis di seputar istilah “kafir” dan “tetap Islam” dan aliran teologi
dengan latar belakang yang berbeda. Khawarij memandang bahwa tahkim
merupakan bentuk penyelesaian sengketa tradisi jahiliah (hukum manusia).

Menurut Khawarij dalam (Syakhrani & MAjid, 2022:52) yang berasumsi
bahwa Ali, Mu’awiyah , Amr Ibn al-"Ash, Abu Musa al-Asy’ari, dan orang-orang
yang menerima tahkim adalah kafir dan harus dibunuh. Khawarij hanya berhasil
membunuh Ali saja. Dalam diri khawarij, tertanam semboyan “La Hukma Illa Allah”
atau tidak ada hukum kecuali hukum Tuhan. Semboyan ini diambil dari surat al-
Maidah ayat 44 yang artinya “barang siapa yang tidak berhukum dengan apa yang
telah diturunkan Allah, maka mereka adalah orang- orang yang kafir”. Atas dasar
inilah mereka berani mengkafirkan para Sahabat yang ikut dalam peristiwa tahkim.
Mereka beranggapan bahwa tahkim atau perundingan yang dilakukan Ali dan
Muawiyyah saat itu adalah produk manusia. Dengan melakukan tahkim, otomatis
mereka telah berhukum dengan produk manusia dan berpaling dari al-Quran.
Khawarij merupakan kelompok yang mula-mula memunculkan persoalan teologis
dalam tubuh ummat Islam. Khawarij adalah kelompok yang mula-mula
meningkatkan persoalan yang semula bersifat politis murni kemudian menjadi
persoalan teologis. Dalam hal tersebut, muncul dua aliran teologi yaitu al-Qadarah
dan al-Jabariah. Menurut al-Qadarah, Manusia memiliki kemerdekaan serta
perbuatannya. Sedangkan menurut Al-Jabariyah, sebaliknya, berpendapat bahwa
manusia tidak memiliki kehendak kemerdekaan dalam kehendak serta
perbuatannya. Maksudnya manusia bertindak di bawah dengan paksaan Tuhan
serta gerak-geriknya diatur oleh Tuhan.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 724

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

Berdasarkan keterangan diatas, teologi Islam merupakan studi tentang
keimanan dan ajaran keagamaan yang mendasari pemahaman terhadap Allah dan
ajaran Islam. Teologi islam berkembang setelah masa Khulafaurrasyidin sebagai
respons terhadap konflik politik dan perpecahan umat, seperti peristiwa tahkim.
Perkembangan ini melahirkan berbagai aliran dan perdebatan tentang keyakinan,
hukum, serta hubungan antara kehendak manusia dan kekuasaan Allah.

Aliran-aliran Teologi Islam
1. Khawarij
a. Pengertian Khawarij

Khawarij berasal dari kata kharaja yang berarti keluar. Secara terminologis,
Khawarij adalah kelompok yang keluar dari barisan Ali bin Abi Thalib setelah
peristiwa tahkim (arbitrase) pada perang Shiffin (37 H/657 M), karena menolak
penyelesaian konflik melalui manusia dan mengusung slogan 1a hukma illa lillah
(tidak ada hukum selain hukum Allah). Doktrin utama Khawarij menekankan
bahwa khalifah harus adil dan boleh dijatuhkan bahkan dibunuh jika zalim, pelaku
dosa besar dianggap kafir, serta manusia memiliki kebebasan penuh dalam
perbuatannya. Mereka dikenal keras dan radikal dalam akidah dan politik. Sekte-
sekte Khawarij antara lain al-Muhakkimah, al-Azariqah (paling ekstrem), al-
Najdat, al-Ajaridah, al-Sufriyah, dan Ibadiyah, yang terakhir dikenal paling
moderat dan masih bertahan hingga kini.

Menurut Montgomery Watt dalam (Muktafi, 2024:39) menjelaskan makna
khawarij sebagai berikut. (1) Khawarij adalah mereka yang keluar atau membuat
pemisahan dari kelompok Ali bin Abi Thalib, (2) Khawarij ialah mereka yang
keluar daripada berada di tengah-tengah orangorang yang tidak beriman,
melakukan hijrah di jalan Allah dan rasul-Nya, yaitu memutuskan semua wilayah
sosial dengan orangorang yang tidak beriman, (3) Khawarij ialah mereka yang
telah pergi keluar untuk memerangi Ali bin Abi Thalib di dalam suasana
pemberontakan terhadapnya, (4) Khawarij ialah mereka yang keluar dan berperan
aktif di dalam berjihad, yang berlawanan dengan mereka yang hanya duduk di
dalam dua kelompok, dan konsep khurgj ialah keluar dari qu'tid hanya duduk
diam adalah berbeda (berlawanan) di dalam al-Qur’an.

Adapun Khawarij dalam arti terminologi adalah sekte atau aliran yang
semula pengikut Ali bin Abi Thalib lalu keluar meninggalkan Ali karena
ketidaksamaan pendapat terhadap keputusan Ali bin Abi Thalib yang menerima
tahkim (arbitrase) dalam perang Siffin pada tahun 37 H/657 M dengan kelompok
bughat Muawiyah bin Abi Sufyan perihal persengketaan khalifah. Kelompok
Khawarij pada mulanya memandang Ali bin Abi Thalib dan pasukannya berada
di pihak yang benar, karena Ali bin Abi Thalib merupakan khalifah sah yang
dibaiat mayoritas umat Islam, sementara Muawiyah bin Abi Sufyan berada pada
pihak yang salah karena memberontak kepada khalifah yang sah. Lagi pula,
berdasarkan estimasi Khawarij, pihak Ali bin Abi Thalib hampir memperoleh
kemenangan pada peperangan itu, tetapi karena Ali bin Abi Thalib menerima tipu

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 725

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X

Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

daya licik ajakan Muawiyah bin Abi Sufyan, kemenangan yang hampir diraih
menjadi raib.

b.

Doktrin-doktrin Pokok Aliran Khawarij

Aliran Khawarij memiliki doktrin khalifah sebagai berikut.

Khalifah atau imam harus dipilih tanpa ada aturan oleh seluruh umat Islam;
Seorang khalifah tidak harus berasal dari bangsa Arab. Artinya setiap muslim
boleh menjadi khalifah dengan catatan memenuhi syarat;

Khalifah ini bersifat permanen selama menjalankan syariat Islam dan
bersikap adil. Namun khalifah dijatuhi hukuman bahkan dibunuh jika
melakukan kezaliman;

Khalifah sebelum Ali bin Abi Thalib (Abu Bakar, Umar dan Uthman dianggap
sah), tetapi setelah tahun ketujuh kekhilafahannya, Uthman bin Affan
dianggap menyeleweng;

Kepemimpinan Ali bin Abi Thalib dianggap sah kecuali setelah peristiwa
arbitrase (tahkim);

Muawiyah bin Abi Sufyan beserta orang-orang yang menyetujui arbitrase
dianggap kafir;

Pasukan Jamal yang melawan Sayyidina Ali bin Abi Thalib dianggap kafir;
Pelaku dosa besar dianggap kafir dan bukan lagi seorang muslim sehingga
darahnya halal untuk dibunuh;

Setiap muslim harus ikut berhijrah dan bergabung dengan kelompok ini, jika
tidak maka ia diperangi;

10) Qur’an adalah makhluk; dan
11) Manusia bebas memutuskan perbuatannya, karena takdir yang menentukan

2.
a.

adalah manusia sendiri.

Muriji’ah
Pengertian Murji’ah
Murji'ah berasal dari kata irja” yang berarti menunda. Aliran ini menunda

penilaian terhadap status iman pelaku dosa besar dan menyerahkannya
sepenuhnya kepada Allah di akhirat. Murji’ah muncul sebagai respons terhadap
konflik politik pasca wafatnya Utsman bin Affan dan pertikaian antara Alj,
Muawiyah, serta Khawarij. Doktrin Murji'ah menekankan bahwa iman lebih
utama daripada amal, dan pelaku dosa besar tetap mukmin selama tidak
melakukan syirik. Aliran ini menolak praktik saling mengafirkan sesama muslim
dan menonjolkan sikap toleran serta optimis terhadap rahmat Allah.

b.  Doktrin-doktrin Pokok Aliran Murji'ah

Secara umum doktrin Murji’ah dalam masalah politik dan aqidah sebagai
berikut.

1) Penangguhan keputusan terhadap Ali dan Muawiyah hingga Allah
memutuskannya kelak di akhirat;

2) Penangguhan Ali untuk menempati ranking keempat dalam peringkat al-
khalifah al-rashidan;

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 726

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

3) Pemberian harapan terhadap orang muslim yang berdosa besar untuk
memperoleh ampunan dan rahmat Allah.

3. Jabariyah

a. Pengertian Jabariyah

Al-Jabariyah dari kata “al-jabr”, ia adalah sandaran perbuatan hamba kepada
Allah. Secara etimologis, kata al-jabr berpulang kepada tiga pengertian pokok.
Pertama, upaya seseorang mencukupi diri dari kekurangan. Kedua, pemaksaan
dan tekanan. Ketiga, keperkasaan dan larangan. Menurut Imam Syafi‘i dalam
(Muktafi, 2024:76) mengatakan al-jabr berarti orang-orang yang dipaksa
mengerjakan sesuatu. Al-Zujaj mengatakan al-jabr berarti orang-orang sombong
yang memaksa orang lain menuruti kehendak mereka. Sedangkan kata al-Jabbar
yang merupakan salah satu dari asma” Allah diartikan bahwa Dia membantu yang
lemah dan mencukupi orang yang hidup dalam kekurangan, sehingga kata al-
Jabbar merupakan salah satu sebutan pengagungan, seperti halnya al-Mutakabbir,
al-Malik, al-Azim, dan al-Qahhar. Ibn Abbas memaknai al-Jabbar al-Mutakabbir
dengan Maha Agung. Al-Sadi mengartikan al-Jabbar dengan memaksai dan
menekan manusia untuk mengerjakan apa yang dikehendaki-Nya. Muhammad
bin Ka’'ab mengatakan, disebut al-Jabbar, karena Dia memaksa makhluk ini untuk
mengerjakan apa yang dikehendakinya, sedangkan makhluknya tidak memiliki
hak sedikit pun untuk melanggar dan mendurhakainya meski hanya sekejab
kecuali atas kehendaknya sendiri. Dengan demikian al-Jabbar sebagai salah satu
Asma’ al-Husna menunjukkan Kesempurnaan Kekuasaan, Kemuliaan, dan
Kerajaan. Harun Nasution dalam (Jamaluddin & Anwar, 2020:88) menetapkan
beberapa ciri paham Jabariyah antara lain:

1) Kedudukan akal rendah.

2) Ketidakbiasaan manusia dalam kemauan dan perbuatan.
3) Kebebasan berpikir yang diikat oleh dogma.

4) Ketidakpercayaan kepada sunnatullah dan kausalitas.

5) Terikat pada arti tekstual al-Qur‘an dan hadis.

6) Statis dalam sikap dan perbuatan

b.  Tokoh dalam Aliran Jabariyah

Tokoh utama Jabariyah adalah Ja’d bin Dirham dan Jahm bin Shafwan. Ciri
pemikiran Jabariyah antara lain merendahkan peran akal, menolak kebebasan
manusia, bersifat tekstual, dan cenderung statis dalam sikap keagamaan.

4. Qadariyah
a. Pengertian Qodariyah
Qadariyah (3:,%) adalah sebuah ideologi di dalam akidah Islam yang muncul
pada pertengahan abad pertama Hijriah di Basrah, Irak. Kelompok ini memiliki
keyakinan mengingkari takdir, yaitu bahwasanya perbuatan makhluk berada di
luar kehendak Allah dan juga bukan ciptaan Allah. Para hamba berkehendak bebas
menentukan perbuatannya sendiri dan makhluk sendirilah yang menciptakan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 727

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

amal dan perbuatannya sendiri tanpa adanya andil dari Allah SWT. Ideologi
Qadariyah murni adalah mengingkari takdir. Yakni tidak ada takdir, semua
perkara yang ada merupakan sesuatu yang baru (terjadi seketika), di luar takdir
dan ilmu Allah SWT. Allah baru mengetahuinya setelah perkara itu terjadi. Namun
paham Qadariyah yang murni dapat dikatakan telah punah, akan tetapi masih bisa
dijumpai derivasinya pada masa sekarang, yaitu mereka tetap meyakini bahwa
perbuatan makhluk adalah kemampuan dan ciptaan makhluk itu sendiri,
meskipun kini menetapkan bahwa Allah sudah mengetahui segala perbuatan
hamba tersebut sebelum terjadinya.

Imam al-Qurthubi dalam (Jamaluddin & Anwar, 2020:79) berkata, ideologi
ini telah sirna, dan kami tidak mengetahui salah seorang dari muta’akhirin (orang
sekarang) yang berpaham dengannya. Adapun Al-Qadariyyah pada hari ini,
mereka semua sepakat bahwa Allah Maha Mengetahui segala perbuatan hamba
sebelum terjadi, namun mereka menyelisihi As-Salafush Shalih (yaitu) dengan
menyatakan bahwa perbuatan hamba adalah hasil kemampuan dan ciptaan hamba
itu sendiri. Jika kita lihat dari segi bahasa Qadariyah berasal dari bahasa Arab,
yaitu kata qadara yang artinya kemampuan dan kekuatan. Dalam bahasa Inggris
qadariyah ini diartikan sebagai free will and free act, bahwa manusialah yang
mewujudkan perbuatan-perbuatan dengan kemauan dan tenaganya. Menurut
Ahmad Amin dalam (Jamaluddin & Anwar, 2020:80) meyatakan bahwa, orang-
orang yang berpaham Qadariyah adalah mereka yang mengatakan bahwa
manusia memiliki kebebasan berkehendak dan memiliki kemampuan dalam
melakukan perbuatan. Manusia mampu melakukan perbuatan, mencakup semua
perbuatan, yakni baik dan buruk. Sejarah lahirnya aliran Qadariyah tidak dapat
diketahui secara pasti dan masih merupakan sebuah perdebatan. Akan tetapi ada
sebagian pakar teologi yang mengatakan bahwa Qadariyah pertama kali
dimunculkan oleh Ma‘bad al-Jauhani dan Ghilan adDimasyqi sekitar tahun 70
H/689M.

b.  Tokoh dan Paham Aliran Qadariyah

Tokoh utama Qadariyah adalah Ma‘bad al-Juhani dan Ghilan ad-Dimasyqi.
Aliran ini muncul di Basrah pada akhir abad pertama Hijriah dan sering
dipandang berseberangan dengan Jabariyah. Paham Qadariyah murni kemudian
melemah, meskipun gagasan kebebasan manusia tetap memengaruhi pemikiran
teologi selanjutnya.

5. Muktazilah

a. Pengertian Muktazilah

Secara harfiah, Mu'tazilah berasal dari kata i‘tazala yang berarti
“memisahkan diri” atau “menjauh”. Aliran ini muncul pada masa Wasil bin Atha’
(80-131 H), murid Hasan al-Basri di Basrah. Perselisihan terjadi ketika Wasil
berbeda pendapat tentang status pelaku dosa besar. Hasan al-Basri berpendapat
pelaku dosa besar tetap mukmin tetapi durhaka, sedangkan Wasil menilai bahwa
pelaku dosa besar bukan mukmin dan bukan kafir, melainkan fasik berada di

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 728

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

posisi antara surga dan neraka (al-manzilah bayna al-manzilatayn). Karena
perbedaan itu, Wasil meninggalkan majelis gurunya, dan dari peristiwa inilah lahir
sebutan Mu'tazilah, yaitu kelompok yang memisahkan diri.

b. Doktrin-doktrin Aliran Muktazilah

1) al-Tawhid (pemurnian keesaan Allah),

2) al-“Adl (keadilan Tuhan dan kebebasan manusia),

3) al-Wa'd wa al-Wa'id (kepastian janji dan ancaman Allah),

4) al-Manzilah bayna al-Manzilatayn (posisi antara mukmin dan kafir bagi

pelaku dosa besar), dan
5) Amar Ma'raf Nahi Munkar.

c.  Tokoh Aliran Muktazilah

1) Wasil bin Atha” (80-131H/699). Ia dilahirkan di Madinah dan kemudian
menetap di Basrah.

2) Abu al-Hudhayl al-Allaf. Nama lengkapnya adalah Abu Hudzail Hamdan
bin Hudzail al-Allaf (135-226 H/753-840 M).

3) Ibrahim bin Sayyar al-Nazzam (231-/845). Ia adalah murid Abu Hudzail al-
Allaf, seorang terkemuka, lancar bicaranya, banyak mendalami filsafat dan
memiliki banyak karya.

4) Abu Ali Muhammad bin Ali al-Juba’i (135-267 H). Mengenai sifat Allah, ia
menerangkan bahwa Tuhan tidak mempunyai sifat; kalau dikatakan Tuhan
berkuasa, berkehendak, dan mengetahui, berarti Ia berkuasa, berkehendak,
dan mengetahui melalui esensi-Nya, bukan dengan sifatnya.

5) Bishr bin Mu'tamir (w 226/840). Ajarannya yang terpenting menyangkut
pertanggung-jawaban perbuatan manusia.

6. Ahlus Sunnah Wal Jamaah

a. Pengertian Ahlus Sunnah Wal Jamaah

Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jama’Ah berasal dari kata Sunnah (jalan) dan Jama‘ah
(golongan orang banyak). Adapun yang dimaksud dengan sunnah adalah jalan
yang ditempuh oleh Rasulullah. Sedangkan yang dimaksud jama’ah adalah jalan
yang ditempuh oleh para sahabatnya. Maka ta’rif Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah
adalah golongan mukminin yang mengikuti sunnah Rasulullah dan sunnah para
sahabatnya, sebagaimana disebut dalam hadis (ma ana ‘alayh wa ashabi) atau
dengan kata lain arti Ahl al-Sunnah ialah penganut Sunnah Nabi. Sedang arti al-
Jama‘ah penganut i‘tiqad sebagai i'tiqad jama’ah sahabat-sahabat Nabi. Kaum Ahl
al-Sunnah wa al-Jama‘ah ialah kaum yang menganut i‘tiqad Nabi Muhammad saw
dan para sahabatnya. I'tiqad Nabi saw dan sahabat-sahabatnya itu telah termaktub
dalam al-Qur’an dan Sunnah Rasul secara terpencar-pencar, belum tersusun secara
rapi dan teratur, tetapi kemudian dikumpulkan dan dirumuskan dengan rapi oleh
seorang ulama ushuluddin, yaitu Syeikh Abu Hasan Ali alAsh’ari (lahir di Basrah
tahun 260 H dan wafat tahun 324 H dalam usia 64 tahun di Basrah). Oleh sebab itu
kaum Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah sering disebut dengan kaum Asha‘irah.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 729

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

b. Tokoh Aliran Ahlus Sunnah Wal Jamaah

Ahlus Sunnah Wal Jama’ah dalam realita sekarang, dalam bidang figih
mengikuti salah satu madzhab yang empat (Hanafi, Maliki, Syafi‘i atau Hanbali),
dalam bidang Akidah mengikuti madzhab al-Asy‘ari dan al-Maturidi, dan dalam
bidang tasawuf mengikuti madzhab al-Junaid al-Baghdadi. Dalam bidang kalam,
tokoh utamanya tentu adalah al-Asy‘ari dan al-Maturidi beserta murid-muridnya.
Adapun murid-murid terkenal dari Asy‘ari dalam bidang kalam diantaranya
adalah: Al-Baqillany (wafat 403H / 1013 M), Al-Juwainy (419 - 478 H / 1028 - 1085
M), Al-Ghazali (450 - 505 H), Al-Sanusy ( 833-895 H / 1427 - 1490 M). Sementara
itu, murid-murid terkenal dari al-Maturidi dalam bidang kalam salah satunya
adalah al-Bazdawi.

7. Syi'ah

a. Pengertian Syi'ah

Shi'Ah secara bahasa berarti pengikut, pendukung, partai atau kelompok.
Sedangkan secara istilah Shi‘ah adalah sebagian kaum muslim yang dalam bidang
spiritual dan keagamaannya selalu merujuk pada keturunan Nabi Muhammad
saw atau orang yang disebut sebagai ahl al-bayt. Pokok doktrin Shi‘ah adalah
pernyataan bahwa segala petunjuk agama itu bersumber dari ahl al-bayt. Dalam
al-Ta'rifat, kata Shi'ah adalah orang-orang yang berada di kelompok Ali ra. dan
mereka berkata bahwasanya Ali adalah imam setelah Rasul saw dan mereka
berkeyakinan bahwa al-imamah tidak keluar selain darinya dan keturunanya.
Sebutan ahl al-bayt terdiri dari dua kata, yakni ahl dan bayt. Dalam kamus bahasa
seperti dijelaskan oleh Ihsan Ilahy Zhahir, ada istlah ahl al-amr ialah penguasanya,
dan ahl al-bayt ialah orang yang tinggal di rumabh itu. Yang disebut ahl al-mazhab
ialah orang-orang yang menganut mazhab itu. Seorang laki-laki mempunyai istri
dan istrinya itu disebut ahli-nya. Nabi mempunyai istri-istri, anak-anak dan
menantu, yaitu Ali dan istri-istri dari Ali. Banyak pendapat yang didukung oleh
ayat-ayat al-Qur’an tentang makna ahl al-bayt, tetapi yang dimaksud ahl al-bayt
Nabi saw, yang asli sebenarnya tidak lain ialah istri-istri beliau, termasuk pula ke
dalam kategori ahli beliau adalah anak-anak beliau, paman-paman beliau dan juga
anak-anak mereka secara pelampauan, sebagaimana telah diketahui bahwa
Rasulullah telah memasukkan ke dalam lingkungan beliau Fathimah, Hasan
Husein dan Ali.

b.  Ajaran-ajaran Aliran Syi'ah
Kaum Syi‘ah memiliki 5 pokok pikiran utama yang harus dianut oleh para
pengikutnya diantaranya yaitu:.

1) At-Tauhid. Kaum Syi‘ah juga meyakini bahwa Allah SWT itu Esa, tempat
bergantung semua makhluk, tidak beranak dan tidak diperanakkan dan juga
tidak serupa dengan makhluk yang ada di bumi ini.

2) Al-adl Kaum Syi‘ah memiliki keyakinan bahwa Allah memiliki sifat Maha
Adil. Allah tidak pernah melakukan perbuatan zalim ataupun perbuatan
buruk yang lainnya. Allah tidak melakukan sesuatu kecuali atas dasar

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 730

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X

Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

kemaslahatan dan kebaikan umat manusia. Menurut kaum Syi‘ah semua
perbuatan yang dilakukan Allah pasti ada tujuan dan maksud tertentu yang
akan dicapai, sehingga segala perbuatan yang dilakukan Allah SWT adalah
baik. Jadi dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa konsep keadilan
Tuhan yaitu Tuhan selalu melakukan perbuatan yang baik dan tidak
melakukan apapun yang buruk. Tuhan juga tidak meninggalkan sesuatu
yang wajib dikerjakannya.

An-Nubuwwah Kepercayaan kaum Syi‘ah terhadap keberadaan Nabi juga
tidak berbeda halnya dengan kaum muslimin yang lain. Menurut mereka
Allah mengutus nabi dan rasul untuk membimbing umat manusia. Rasul-
rasul itu memberikan kabar gembira bagi mereka-mereka yang melakukan
amal shaleh dan memberikan kabar siksa ataupun ancaman bagi mereka-
mereka yang durhaka dan mengingkari Allah SWT.

Al-Imamah bagi kaum Syi‘ah, Imamah berarti kepemimpinan dalam urusan
agama sekaligus dalam dunia. Ia merupakan pengganti Rasul dalam
memelihara syari‘at, melaksanakan hudud (had atau hukuman terhadap
pelanggar hukum Allah), dan mewujudkan kebaikan serta ketentraman
umat. Bagi kaum Syi‘ah yang berhak menjadi pemimpin umat hanyalah
seorang imam dan menganggap pemimpin-pemimpin selain imam adalah
pemimpin yang ilegal dan tidak wajib ditaati.

Al-Ma’ad Secara harfiah al-Ma’dan yaitu tempat kembali, yang dimaksud
disini adalah akhirat. Kaum Syi‘ah percaya sepenuhnya bahwa hari akhirat
itu pasti terjadi. Menurut keyakinan mereka manusia kelak akan
dibangkitkan, jasadnya secara keseluruhannya akan dikembalikan ke asalnya
baik daging, tulang maupun ruhnya. Dan pada hari kiamat itu pula manusia
harus memepertanggungjawabkan segala perbuatan yang telah dilakukan
selama hidup di dunia di hadapan Allah SWT.

Manfaat Teologi Islam

1.

2.

Adapun manfaat dari mempelajari ilmu Kalam diantaranya adalah:
Mengenal Allah (Ma'rifatullah) dengan dalil-dalil yang pasti dan
memperoleh kebahagiaan yang kekal dan abadi.

Mengungkap sejarah, oleh karenanya salah satu dari ruang lingkup Ilmu
Kalam adalah aspek kesejarahan.

Meneguhkan Keyakinan (Aqgidah). Manfaat dari ilmu Kalam ini adalah
menjadikan akidahnya mantap dan tidak goyah, sehingga dengan anugerah
Allah SWT, ia akan selamat diakhirat dari azab Allah yang disebabkan
kekufuran dan jeleknya keyakinan. Begitu juga selamat di dunia dari
keruhnya pikiran dan dari kesimpulan yang global yang tidak menemukan
hakikatnya alam. Maka puncaknya manfaat ilmu ini adalah keselamatan
dunia dan akhirat. Oleh karenanya salah satu dari ruang lingkup Ilmu Kalam
adalah aspek pemikiran.

Meningkatkan kemampuan pemahaman, penghayatan, dan pengamalan
murid tentang ilmu kalam sehingga menjadi muslim yang penuh tanggung

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 731

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

jawab dan bijaksana dalam kehidupan pribadi, masyarakat, berbangsa, dan
bernegara.

5. Mewujudkan manusia Indonesia yang berakhlak mulia sebagai manifestasi
dari ajaran dan nilai-nilai akidah Islam.

Integrasi Nilai-Nilai Teologi Islam dengan Pendekatan Sosiologis dan Psikologis

Dalam kehidupan masyarakat modern, berbagai persoalan sosial muncul
secara semakin kompleks, mulai dari ketimpangan ekonomi, degradasi moral, krisis
identitas, hingga konflik sosial yang dipicu oleh perbedaan kepentingan dan nilai.
Perkembangan globalisasi dan teknologi yang cepat sering kali membawa
perubahan yang tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai budaya dan keagamaan
masyarakat. Dalam konteks inilah, teologi Islam tidak hanya dipahami sebagai
ajaran keimanan yang bersifat ritual dan dogmatis, melainkan sebagai kerangka
normatif dan praktis yang mampu membentuk iklim sosial yang berkeadilan,
harmonis, dan beretika. Dalam Jurnal Pendekatan Teologi Islam dalam Menghadapi
Masalah Sosial Modern karya dari (Mardiana, Ariyanto, Andayani, & Widjaya, 2025)
menegaskan bahwa teologi Islam memiliki peran strategis dalam membangun
tatanan masyarakat melalui internalisasi nilai-nilai fundamental Islam, seperti
keadilan (al-‘adl), kasih sayang (ar-rahmah), dan persaudaraan (al-ukhuwah). Nilai-
nilai ini tidak berhenti pada tataran normatif, tetapi diarahkan pada penerapan nyata
dalam kehidupan sosial, termasuk dalam perumusan kebijakan publik,
pemberdayaan masyarakat, dan penguatan solidaritas sosial.

Pendekatan teologi Islam dalam masyarakat modern secara implisit
menunjukkan kedekatan dengan perspektif sosiologis. Hal ini terlihat dari perhatian
teologi Islam terhadap struktur sosial, relasi antarkelompok, distribusi keadilan
ekonomi, serta upaya mengurangi kesenjangan sosial. Instrumen-instrumen sosial
dalam Islam, seperti zakat, infak, dan wakaf, diposisikan sebagai mekanisme sosial
untuk menciptakan keseimbangan ekonomi dan memperkuat kohesi sosial. Dengan
demikian, teologi Islam berfungsi sebagai sumber nilai yang membimbing perilaku
kolektif masyarakat dan membentuk sistem sosial yang berorientasi pada
kesejahteraan bersama. Selain pendekatan sosiologis, teologi Islam juga memiliki
keterkaitan erat dengan pendekatan psikologis, khususnya dalam membentuk
karakter dan kesehatan moral individu. Krisis identitas yang banyak dialami
masyarakat modern dipandang sebagai akibat dari melemahnya pegangan nilai dan
makna hidup. Teologi Islam hadir sebagai landasan psikologis-spiritual yang
memberikan arah, tujuan hidup, serta ketenangan batin melalui nilai amanabh,
tanggung jawab, empati, dan kejujuran. Nilai-nilai tersebut berperan penting dalam
membentuk individu yang stabil secara emosional dan etis, yang pada akhirnya
berkontribusi pada terciptanya masyarakat yang sehat secara sosial.

Pendekatan teologi Islam dalam masyarakat juga dilakukan secara adaptif
dan kontekstual. Artikel tersebut menekankan pentingnya dialog, inklusivitas, dan
pemanfaatan teknologi dalam menyebarkan nilai-nilai Islam yang moderat. Dalam
era digital, prinsip-prinsip Islam dapat diintegrasikan dalam ruang publik melalui
media sosial, pendidikan, dan sistem filantropi digital yang transparan. Pendekatan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 732

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

ini menunjukkan bahwa teologi Islam tidak bersifat kaku, melainkan mampu
berinteraksi dengan realitas modern tanpa kehilangan substansi nilainya. Dengan
demikian, dapat disimpulkan bahwa teologi Islam berperan penting dalam
membentuk iklim sosial masyarakat modern melalui pendekatan yang holistik.
Teologi Islam tidak hanya berfungsi sebagai panduan keimanan, tetapi juga sebagai
kerangka sosial dan psikologis dalam mengatasi persoalan masyarakat. Integrasi
nilai-nilai Islam dengan pendekatan sosiologis dan psikologis memungkinkan
terciptanya masyarakat yang lebih adil, beretika, dan harmonis, sekaligus relevan
dengan tantangan zaman modern.

SIMPULAN

Teologi Islam atau Ilmu Kalam merupakan disiplin ilmu yang memiliki
peranan penting dalam membangun fondasi keyakinan umat Islam melalui
pendekatan rasional dan argumentatif. Meskipun istilah “teologi” berasal dari
tradisi Barat, substansi keilmuannya telah lama hidup dalam Islam melalui kajian
tentang tauhid dan pembahasan mengenai sifat-sifat Allah, kehendak manusia, serta
hubungan Tuhan dengan alam semesta. Secara historis, munculnya berbagai aliran
teologi seperti Khawarij, Murji'ah, Qadariyah, Jabariyah, Mu'tazilah, Syi‘ah, dan
Ahlus Sunnah wal Jama‘’ah merupakan bentuk dinamika pemikiran dalam upaya
memahami ajaran Islam secara mendalam. Perbedaan di antara aliran tersebut
menunjukkan keragaman cara berpikir umat Islam dalam menafsirkan prinsip
keimanan dan konsep ketuhanan.

Secara ontologis, teologi Islam menempatkan Tuhan sebagai pusat
pembahasan, sementara secara aksiologis berfungsi menjaga kemurnian akidah,
memperkuat keimanan, dan membangun kerangka berpikir rasional dalam
memahami agama. Dengan demikian, teologi Islam tidak hanya berperan
mempertahankan kebenaran akidah, tetapi juga menjadi sarana intelektual yang
meneguhkan hubungan antara wahyu dan akal dalam kehidupan umat.

DAFTAR RUJUKAN

Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam.
Adabuna:  Jurnal  Pendidikan ~ Dan  Pemikiran,  3(2),  102-113.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.38073 /adabuna.v3i2.1563

Jamaluddin, & Anwar, S. S. (2020). Ilmu kalam. Tembilahan: Indragiri.com.

Mardiana, Ariyanto, F., Andayani, D., & Widjaya, A. (2025). Pendekatan Teologi
Islam dalam Menghadapi Masalah Sosial Modern Islamic. Alfabet Jurnal
Wawasan Agama Risalah Islamiah, Teknologi Dan Sosial (Al-Waarits), 2(1), 1-10.
Retrieved from

https:/ /journal.pandawan.id /al-waarits/article/download /727 /524 /3873

Muktafi. (2024). Tauhid dan Pemikiran Kalam. Yogyakarta: CV. Istana Agency.

Nasution, N. H., & Napisah. (2020). Dinamika Tema-tema Pokok Teologi Islam di
Indonesia. Palembang: Rafah Press.

Syakhrani, A. W., & MAjid, A. (2022). Makna Ilmu Kalam dan Hakikat Ilmu Kalam. 2(3),
368-372.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 733

Copyright; Laila Alfi Sahri Lubis, Selly Syah Lestari, Muhammad Royhan Daulay


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

