
QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  647 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

 

Konsep Akhlak Sebagai Karakter Dalam Pemikiran Ibnu 
Miskawaih Dan Relevansinya Bagi Pendidikan Modern  
 
Nazua Fatia Harahap1, Zahra Alfina Putri2, Resti Yulastri3 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim, Riau, Indonesia1-3 

Email Korespondensi: 12310123736@students.uin-suska.ac.id, 12310123875@students.uin-
suska.ac.id, Yulastriresti@gmail.com                   

 

Article received: 02 September 2025, Review process: 08 Oktober 2025 
Article Accepted: 17 November 2025, Article published: 22 Desember 2025 

 

 
ABSTRACT  
This study examines Ibn Miskawaih’s ethical philosophy as a conceptual foundation for 
developing character education in the modern era. Contemporary debates on character 
formation often emphasize cognitive development and school-based programs, yet they 
frequently overlook the rich classical Islamic ethical tradition that integrates rational, moral, 
and spiritual dimensions. This research aims to articulate how Miskawaih’s conception of 
akhlāq—as an inner disposition formed through habituation, rational cultivation, and self-
purification—can be adapted into a relevant and measurable character education model. 
Using a qualitative descriptive method with a library research approach, the study analyzes 
primary and secondary literature, including classical texts, scholarly articles, and modern 
interpretations of Miskawaih’s thought. The findings show that Miskawaih’s tripartite 
theory of the soul (rational, emotional, and appetitive faculties), his emphasis on moral 
training, and his view of the teacher as a moral exemplar provide a holistic framework for 
developing balanced character that integrates reason, emotion, and ethical behavior. The 
study also highlights the relevance of Miskawaih’s ethical system for addressing 
contemporary issues such as digital ethics, self-control, and social responsibility in the era of 
globalization. It concludes that while existing studies offer valuable theoretical insights, there 
remains a gap in operational models and empirical testing. Therefore, this article proposes a 
conceptual model that bridges classical ethical theory with modern educational practice and 
recommends further empirical research to assess its effectiveness. 
Keywords: Ibn Miskawayh; Ethics; Character Education; Islamic Ethics; Modern 
Education. 

 
ABSTRAK  
Penelitian ini mengkaji pemikiran etika Ibnu Miskawaih sebagai dasar konseptual bagi 
pengembangan pendidikan karakter dalam konteks modern. Perdebatan kontemporer 
mengenai pembentukan karakter sering menekankan aspek kognitif dan program sekolah, 
namun kerap mengabaikan tradisi etika Islam klasik yang memadukan dimensi rasional, 
moral, dan spiritual secara utuh. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana konsep 
akhlak menurut Miskawaih sebagai disposisi batin yang terbentuk melalui pembiasaan, 
pengembangan akal, dan penyucian jiwa dapat diadaptasi menjadi model pendidikan 
karakter yang relevan dan terukur. Menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan 
pendekatan studi pustaka, penelitian ini menganalisis literatur primer dan sekunder, 
termasuk teks klasik, artikel ilmiah, dan interpretasi modern atas pemikiran Miskawaih. 

 
 

 
        QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                              e-ISSN 3089-1221 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                     p-ISSN 3089-123X 
                    Volume 2 Nomor 2 Desember 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/qz.v2i2.475 

 

 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:12310123736@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310123875@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310123875@students.uin-suska.ac.id
mailto:Yulastriresti@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi
https://doi.org/10.61104/qz.v2i2.475


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  648 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa teori tripartit jiwa (akal, emosi, dan nafsu), 
penekanan terhadap latihan moral, serta pandangan tentang guru sebagai teladan etis 
memberikan kerangka yang holistik untuk membentuk karakter yang seimbang antara nalar, 
emosi, dan perilaku etis. Hasil kajian juga menegaskan relevansi konsep akhlak Miskawaih 
dalam menjawab isu-isu kontemporer seperti etika digital, pengendalian diri, dan tanggung 
jawab sosial di era global. Penelitian ini menyimpulkan bahwa meskipun kajian terdahulu 
telah memberikan kontribusi teoretis, masih terdapat kesenjangan dalam model 
implementatif dan pengujian empiris. Oleh karena itu, artikel ini menawarkan model 
konseptual yang menghubungkan teori etika klasik dengan praktik pendidikan modern dan 
merekomendasikan penelitian lanjutan untuk menguji efektivitasnya. 
Kata Kunci: Ibnu Miskawaih; Akhlak; Pendidikan Karakter; Etika Islam; Pendidikan 
Modern. 
 
PENDAHULUAN  

Latar belakang & masalah penelitian Perdebatan tentang pendidikan karakter 
di era modern menuntut integrasi antara pengembangan kognitif dan pembentukan 
akhlak; dalam konteks ini warisan klasik Islam khususnya karya Ibnu Miskawaih 
dalam Tahdhib al-Akhlaq  menawarkan kerangka normatif dan psikologis untuk 
memahami bagaimana akhlak menjadi disposisi batin yang memunculkan perilaku 
moral secara spontan (Maghfiroh, 2016). Penelitian kontemporer tentang pendidikan 
karakter sering menekankan aspek praktik sekolah (program PPK, kurikulum 
karakter), namun kurang memberi ruang pada kajian historis-teoretis yang konkret 
dari tradisi filsafat akhlak Islam yang menggabungkan rasio dan spiritualitas, seperti 
yang dirumuskan Miskawaih (Miswar, 2020). Oleh karena itu masalah penelitian 
dirumuskan: Bagaimana konsep akhlak Ibnu Miskawaih dapat diartikulasikan sebagai teori 
pembentukan karakter yang relevan dan dapat diadaptasi dalam praktik pendidikan modern? 

Sejumlah studi telah mengkaji aspek pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih: 
Maghfiroh (2016) memaparkan struktur konsep akhlak dalam Tahdhib al-Akhlaq dan 
implikasinya bagi pendidikan moral; Zainuddin (2021) menjelaskan adaptasi 
konsep-konsep Miskawaih untuk konteks siswa modern dan praktik pembelajaran; 
Nisrokha (analisis konseptual) menguraikan materi pendidikan akhlak menurut 
Miskawaih (tubuh, jiwa, hubungan sosial) yang dapat dijadikan silabus pendidikan 
akhlak; Qusyairi (skripsi) menyajikan studi lapangan tentang relevansi Miskawaih 
dalam program PPK pada sekolah dasar di Indonesia; dan studi komparatif lain 
menyorot sintesis Miskawaih antara warisan Yunani (Aristoteles) dan prinsip Islam 
dalam pembentukan kebiasaan moral. Ringkasan ini menunjukkan adanya dasar 
teori dan implementasi awal namun juga variasi metodologis yang perlu 
disintesiskan. Dengan demikian ada corpus studi yang kuat tentang teori Miskawaih 
dan beberapa adaptasi praktis, tetapi penelitian integratif yang menguji 
implementasi model Miskawaih secara empiris masih terbatas.  

Meskipun kajian teks dan beberapa studi aplikatif telah banyak dipublikasikan, 
terdapat beberapa kekurangan: (1) sedikit penelitian yang merumuskan model 
operasional pembentukan karakter yang terukur berdasarkan kategori jiwa 
Miskawaih (rasio, kemarahan, nafsu) dan menguji efektivitasnya di lingkungan 
sekolah kontemporer; (2) literatur sering terfragmentasi antara kajian filosofis teks 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  649 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

klasik dan praktik pendidikan modern sehingga belum terbentuk state of the art yang 
memadukan keduanya; dan (3) studi empiris yang membandingkan program PPK 
berbasis Miskawaih dengan model karakter lain hampir tidak ada. Oleh sebab itu 
penelitian ini berusaha menutup kesenjangan tersebut dengan merumuskan model 
konseptual adaptif dan rekomendasi implementasi berbasis bukti. Kesimpulan: gap 
utama adalah minimnya model operasional dan evaluasi empiris dari penerapan 
pemikiran Miskawaih dalam pendidikan kontemporer. 

Tujuan penelitian ini adalah: (1) menganalisis konsep akhlak Ibnu Miskawaih 
secara komprehensif untuk merumuskan indikator-indikator karakter yang 
operasional; (2) menyusun model pedagogis adaptif yang menggabungkan 
habituasi moral (latihan), pembinaan rasional, dan konteks sosial sebagaimana 
dicadangkan Miskawaih; dan (3) merekomendasikan strategi evaluasi yang dapat 
diuji dalam studi tindak lanjut di lembaga pendidikan. Orisinalitas studi ini terletak 
pada upaya menghubungkan kajian tekstual klasik dengan penyusunan model 
implementasi yang terukur menjadikan penelitian ini state of the art bagi studi 
integratif filsafat etika Islam dan pendidikan karakter modern. Jadi, penelitian ini 
bertujuan menghasilkan kontribusi teoritis dan aplikatif yang menjembatani tradisi 
Miskawaih dengan kebutuhan evaluatif pendidikan karakter saat ini. 

 
METODE  

Penelitian ini diselesaikan menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan 
pendekatan kepustakaan (library research) yang menitikberatkan pada kajian 
pemikiran Ibnu Miskawaih mengenai pendidikan karakter. Karena berbasis 
literatur, penelitian ini tidak memerlukan observasi lapangan, melainkan 
memanfaatkan berbagai sumber pustaka sebagai data utama. Metode penelitian 
kepustakaan dilakukan dengan mengumpulkan bahan-bahan pustaka berupa buku, 
jurnal, dan artikel untuk kemudian dianalisis dan diolah sesuai fokus penelitian. 
Pendekatan ini termasuk penelitian non-interaktif atau analitis, yaitu penelitian yang 
menelaah dan mengkaji dokumen secara mendalam (Rokhim et al., 2021). 

Dengan menggunakan metode kualitatif dalam penelitian kepustakaan, 
peneliti berupaya memahami secara mendalam konsep pendidikan karakter 
menurut Ibnu Miskawaih dalam konteks era modern. Pengumpulan data dilakukan 
melalui studi dokumentasi dengan menelusuri, memilih, dan menganalisis sumber-
sumber primer maupun sekunder. Data tersebut kemudian dianalisis menggunakan 
analisis isi (content analysis) dengan fokus pada tema-tema utama seperti 
pendidikan akhlak, pengembangan karakter, serta relevansi pemikiran tersebut bagi 
pendidikan masa kini. Tahapan analisis mencakup proses reduksi data, 
pengelompokan tema, hingga penarikan kesimpulan yang menghubungkan 
gagasan Ibnu Miskawaih dengan tantangan pendidikan modern. Adapun langkah 
penelitian meliputi kajian pendahuluan untuk menilai relevansi topik, disusul 
dengan pengumpulan data dari berbagai literatur. Setelah itu dilakukan analisis isi 
terhadap karya-karya Ibnu Miskawaih serta interpretasi filosofis terkait konsep 
pendidikan karakter. Pada tahap akhir, penelitian menyimpulkan relevansi 
pemikiran Ibnu Miskawaih dalam pengembangan moral dan karakter pada era 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  650 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

globalisasi serta kemajuan teknologi. Secara keseluruhan, penelitian ini 
mengombinasikan analisis teks klasik dengan evaluasi konteks pendidikan modern.  

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Biografi Intelektual Ibnu Miskawaih dan Konteks Pemikirannya 

Ibn Miskawaih, dengan nama penuh Abu Ali Ahmad ibn Muhammad ibn 
Ya'qub ibn Miskawaih, lahir sekitar tahun 932 M (330 H) di kota Rayy, Persia (kini 
wilayah Iran), dan wafat pada tahun 1030 M (421 H) di Isfahan. Pada masa hidupnya, 
ia dikenal sebagai cendekiawan multitalenta bukan hanya filsuf, melainkan juga 
sejarawan, dokter, ahli bahasa, penyair, dan ilmuwan. Beberapa sumber menyebut 
bahwa sebelum menjadi Muslim, ia berasal dari kalangan yang memeluk agama 
lama Persia, namun kemudian memeluk Islam, sebuah konversi yang juga 
mencerminkan latar belakang budayanya sebagai Persia sebelum mengadopsi 
tradisi Islam. Di era pemerintahan dinasti pimpinan penguasa Buyid di Baghdad 
(abad ke-10 M), lingkungan intelektual serta perpustakaan istana memberikan ruang 
bagi Miskawaih untuk mendalami filosofi, sejarah, dan sains (Wanto Hermawan & 
Mahmudin Sudin: 2025). Hal ini memungkinkan ia mengakses karya-karya filsafat 
Yunani yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa Arab, sehingga membuka jalur 
bagi sintesis antara warisan pemikiran Yunani dan nilai-nilai Islam. 

Miskawaih meninggalkan sejumlah karya yang mencerminkan luasnya minat 
dan kedalaman pemikirannya dari etika, sejarah, sastra, hingga ilmu jiwa (psikologi 
manusia) (Wanto Hermawan & Mahmudin Sudin: 2025). Salah satu karya paling 
terkenal adalah Tahdhib al-Akhlaq (“Penyempurnaan Akhlak”) sebuah risalah etika 
yang menjadi fondasi bagi tradisi filsafat moral Islam (Abdul Hakim: 2014). Di 
samping itu, Miskawaih menulis karya sejarah universal seperti Tajarib al-Umam 
(“Pengalaman Bangsa-Bangsa”) yang berupaya menulis sejarah manusia dengan 
pendekatan rasional, menjauhkan diri dari legenda dan cerita-cerita mitos. 
Kontribusi Miskawaih tidak hanya pada teori, tetapi juga pada metodologi: dia 
membumikan pemikiran rasional (berdasarkan filosofi Yunani) ke dalam kerangka 
nilai Islam menjadikannya figur transisional antara tradisi klasik dan tradisi filsafat 
Islam yang kemudian berkembang (Nur Rohman: 2022). Dengan demikian, karya-
karya Miskawaih menjadi fondasi penting bagi pengembangan etika, sejarah, dan 
filsafat Islam yang bersifat rasional dan sistematis. 

Salah satu inti pemikiran Miskawaih adalah etika dan pemahaman tentang 
jiwa manusia. Menurut kajian modern atas teori jiwa dan akhlak Miskawaih, ia 
membagi jiwa manusia ke dalam tiga kekuatan utama: aspek rasional, aspek 
emosional, dan aspek nafsu/lust yang saling berinteraksi menentukan karakter dan 
perilaku manusia. Aspek rasional (al-quwwah al-nātiqah) adalah yang tertinggi: ia 
memungkinkan manusia memahami kebenaran, mengendalikan dorongan 
emosional dan nafsu, serta sekaligus mengarahkan manusia ke tujuan moral dan 
spiritual (M Mahrus Fauzani: 2025). 

Menurut Miskawaih, etika tidak semata-mata soal aturan luar, melainkan 
tentang pembentukan karakter internal melalui proses tazkiyah al-nafs (penyucian 
jiwa) dan habituasi moral yaitu latihan/acclimatization untuk membiasakan 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  651 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

perilaku baik (Syafa’atul Jamal: 2017). Dalam perspektifnya, kebahagiaan sejati 
(happiness) diperoleh melalui keselarasan antara rasio, moralitas, dan spiritualitas 
bukan lewat dunia materi semata (Mohammad Abdul Al Halib, dkk: 2025). Dengan 
demikian, pembentukan karakter menurut Miskawaih merupakan proses holistik 
yang mengintegrasikan rasionalitas, pengendalian diri, dan penyucian jiwa sebagai 
jalan menuju kebahagiaan sejati. 

Pemikiran Miskawaih terutama filosofi moral dan konsep jiwa/akhlak tetap 
relevan jika diterapkan dalam konteks pendidikan karakter masa kini. Sejumlah 
penelitian kontemporer menunjukkan bahwa pendekatan rasional-spiritual 
Miskawaih dapat menjadi dasar bagi pendidikan akhlak di era modern, termasuk 
dalam membentuk karakter siswa yang berimbang antara intelektual, emosional, 
dan spiritual (Alimatus sa'diyah alim: 2020). Dalam konteks dunia pendidikan Islam 
(dan pendidikan umum), integrasi nilai moral, perkembangan rasio, dan penyucian 
jiwa seperti yang ditawarkan Miskawaih dapat membantu menghasilkan “insān 
kāmil” manusia utuh dengan keutamaan moral, intelektual, dan spiritual (Fitriani 
Nurhayati: 2025). Jadi, bagi Anda yang tengah menulis skripsi/makalah tentang 
pendidikan agama, filosofi moral, atau pendidikan karakter, pemikiran Miskawaih 
bisa menjadi kerangka teoretis kuat untuk mendukung argumen tentang pentingnya 
pendidikan akhlak berbasis rasio dan spiritual. 

 
Konsep Akhlak dan Pembentukan Karakter dalam Pemikiran Ibnu Miskawaih 

Pemikiran Ibnu Miskawaih menempatkan akhlak (moral/karakter) sebagai 
kondisi jiwa yang menjadi sumber tindakan manusia yaitu suatu keadaan batin yang 
mendorong seseorang bertindak tanpa perlu dipikir terlalu panjang secara rasional 
(Miswar Miswar: 2020). Menurutnya, akhlak bukan semata kumpulan norma sosial 
atau aturan lahiriah, melainkan sebuah disposisi batin (watak) yang melekat dalam 
jiwa, yang apabila terbentuk dengan baik akan menjadikan perbuatan baik muncul 
secara spontan dan alami sebagai karakter seseorang (Muliatul Maghfiroh: 2017). 
Oleh karena itu, menurut Ibnu Miskawaih, karakter moral sejati adalah akhlak yang 
berakar di dalam jiwa bukan sekedar perilaku luar berdasarkan tekanan eksternal. 

Ibnu Miskawaih membagi jiwa manusia ke dalam tiga kekuatan dasar: 
kekuatan rasional (‘aqli), kekuatan kemarahan/keberanian (ghadhabiyyah), dan 
kekuatan nafsu/keinginan (syahwiyyah). Ia berargumen bahwa manusia yang ideal 
(manusia sempurna) adalah mereka yang mampu mengembangkan kekuatan 
rasional sebagai fungsi utama, sehingga ia bisa membedakan antara baik dan buruk 
dan mengendalikan dorongan emosional maupun nafsu (Andini Tiara 
Almunawaroh: 2022). Dengan demikian, akhlak mulia muncul ketika ketiga 
kekuatan itu seimbang dan rasionalitas mengarahkan tindakan manusia. Integrasi 
rasio, emosi, dan dorongan nafsu dalam diri manusia dikendalikan secara harmonis 
adalah landasan pembentukan karakter menurut Ibnu Miskawaih. 

Dalam kerangka pendidikan dan pembentukan karakter, Ibnu Miskawaih 
menekankan pentingnya habituasi, latihan, dan pendidikan moral secara terus-
menerus agar akhlak mulia dapat tertanam (Muliatul Maghfiroh: 2017). Ia 
memandang bahwa akhlak yang baik bisa diperoleh melalui proses pendidikan 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  652 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

(pendisiplinan jiwa), latihan, kebiasaan, dan pengkondisian lingkungan bukan 
semata kelahiran atau faktor genetik (Nur, Aisyah: 2020). Oleh karena itu, 
pendidikan karakter menurutnya harus meliputi pelatihan moral, pembiasaan nilai-
nilai baik, dan penguatan internal (melalui nasehat, contoh, dan pembiasaan), agar 
karakter baik menjadi bagian dari sifat alami seseorang. Pembentukan karakter 
adalah proses berkelanjutan yang memerlukan pendidikan moral dan lingkungan 
kondusif untuk menginternalisasi akhlak. 

Lebih jauh, Ibnu Miskawaih juga menekankan aspek sosial dalam 
pembentukan karakter bahwa keutamaan moral tidak hanya bersifat individual, 
melainkan diwujudkan dalam interaksi sosial dan kontribusi terhadap masyarakat. 
Dalam karyanya Tahdzib al-Akhlaq, ia menolak sikap asketik yang mengisolasi diri, 
dan mendorong manusia berpartisipasi aktif di masyarakat sebagai bagian dari jalan 
menuju kesempurnaan diri (Melani: 2025). Dengan demikian, karakter baik menurut 
Ibnu Miskawaih tidak utuh jika tidak disertai tanggung jawab sosial dan relasi 
dengan sesama manusia. Pembentukan karakter dalam tradisi Ibnu Miskawaih 
bersifat holistik meliputi aspek pribadi (jiwa), moral, dan sosial. 

 
Relevansi Pemikiran Ibnu Miskawaih terhadap Konsep Karakter Modern 

Pemikiran Ibnu Miskawaih menempatkan akhlak atau karakter sebagai pusat 
etika dan pendidikan manusia. Dalam karya utamanya Tahdzib al-Akhlaq, ia 
mendefinisikan akhlak sebagai suatu kondisi jiwa yang menghasilkan tindakan 
spontan tanpa perlu berpikir panjang tetapi kondisi itu hanya bisa terbentuk melalui 
proses latihan (riyādhah), pendidikan, dan pembersihan diri (tazkiyah) ( Salamah: 
2025). Menurut Miskawaih, karakter bukan sekadar kebiasaan lahiriah, melainkan 
hasil dari proses integratif antara akal, emosi, dan nafsu sehingga manusia menjadi 
seimbang dalam berpikir, merasakan, dan bertindak (Melani: 2025). Dengan 
demikian konsep dasar karakter menurut Miskawaih memberikan pondasi kuat bagi 
pengembangan karakter modern yang menekankan keseimbangan kepribadian 
secara menyeluruh. 

Dalam konteks dunia modern yang kerap diwarnai materialisme, 
pragmatisme, dan tekanan globalisasi, model pembentukan karakter ala Miskawaih 
justru menawarkan solusi yang holistik. Dia menolak pengertian akhlak semata 
sebagai aturan eksternal melainkan menekankan internalisasi nilai melalui 
pembiasaan, pendidikan moral, dan penyucian jiwa agar sebuah tindakan baik 
muncul dari dalam tanpa paksaan. (Siti Hanifah, M. Yunus Abu Bakar: 2024) Dengan 
demikian, karakter modern yang ideal menurut pandangan Miskawaih bukan hanya 
cerdas secara kognitif, melainkan juga matang secara moral dan spiritual 
memadukan rasio, etika, dan kedalaman batin. Hal ini menunjukkan bahwa 
pemikiran Miskawaih mampu menjawab tantangan moral kontenporer dengan 
menawarkan pendekatan karakter yang lebih mendalam dan tidak sekedar formal. 

Lebih jauh, kerangka Miskawaih memuat empat fondasi utama yang 
menyusun karakter mulia: kebijaksanaan (hikmah), keberanian (shajaʿah), keadilan 
(ʿadl), dan pengendalian diri (tawazun antara nafsu, akal, dan emosi). (Nur Zaidi, 
dkk: 2022) Dalam pendidikan karakter modernyang berurusan dengan tantangan 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  653 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

seperti krisis moral, disorientasi identitas, dan hedonisme fondasi-fondasi ini dapat 
digunakan sebagai pedoman normatif dan praktis: misalnya, menanamkan 
keutamaan kebijaksanaan sebelum mengambil keputusan; membiasakan sikap adil 
dalam interaksi sosial; serta melatih kontrol diri agar tidak terjebak impuls negatif. 
Oleh karena itu, kerangka kebajikan yang ditawarkan Ibnu Miskawaih relevan 
untuk dijadikan acuan dalam rancang pendidikan karakter berbasis nilai di era 
modern. 

Dengan demikian, pemikiran Miskawaih layak dijadikan pondasi konseptual 
dalam pembangunan karakter generasi modern. Dia menyediakan metode yang 
sistematis: melalui pendidikan, pembiasaan, keteladanan, dan refleksi diri. (Siti 
Hanifah, M. Yunus Abu Bakar: 2024) Dengan mengadopsi nilai-nilai klasik tersebut, 
pendidikan karakter modern bisa menjadi lebih berimbang tidak terpaku pada 
prestasi akademik atau teknis, tetapi juga membentuk manusia yang berintegritas, 
beretika, dan berjiwa matang. Dengan kata lain, pemikiran Ibnu Miskawaih dapat 
menjadi pijakan kokoh untuk memperkuat pendidikan karakter yang berorientasi 
pada pembentukan manusia seutuhnya. 

 
Implikasi Pemikiran Ibnu Miskawaih bagi Pendidikan Modern 

Pemikiran Ibnu Miskawaih menempatkan pendidikan akhlak sebagai tujuan 
utama pendidikan bukan sekadar transfer pengetahuan kognitif, melainkan 
pembentukan disposisi batin yang konsisten menghasilkan tindakan baik. Implikasi 
praktisnya bagi pendidikan modern adalah pergeseran fokus kurikulum dari 
sekadar kompetensi teknis menuju pembiasaan nilai (habituation) dan tazkiyah 
(pembersihan diri) yang sistematis, sehingga peserta didik belajar “menjadi baik” 
bukan hanya “melakukan benar” ketika diawasi (Asriana Harahap: 2017). Dengan 
demikin, pemikiran Miskawaih memberikan dasar kuat bagi pendidikan modern 
untuk kembali menempatkan pembentukan karakter sebagai inti dari proses 
pembelajaran. 

Lebih konkret, metode pembelajaran yang direkomendasikan Miskawaih 
latihan berulang, teladan guru, dan pengaturan lingkungan sosial mendorong 
sekolah modern memasukkan program pembiasaan (routine), mentoring karakter, 
dan desain lingkungan kelas yang mendukung kebiasaan etis. Sekolah dapat 
menerjemahkan ini ke dalam praktik seperti ritual pagi yang menegaskan nilai, 
proyek layanan komunitas terstruktur, dan pengembangan pembelajaran sosial 
emosional (PSE) yang mengaitkan nilai dengan praktik sehari-hari (Mohammad 
Ramli, Della Noer Zamzami: 2022). Oleh karena itu, strategi praktis yang ditawarkan 
Miskaih relevan untuk memperkuat implementasi nilai karakter dalam kehidupan 
sekolah secara lebih nyata dan terarah. 

Secara kurikulum dan asesmen, implikasi Ibnu Miskawaih menuntut 
instrumen penilaian yang mengukur perubahan disposisi dan kebiasaan mis. 
portofolio perilaku, refleksi diri teratur, observasi peer/teacher, dan penilaian 
berbasis kinerja etis ketimbang hanya tes pilihan ganda. Pendekatan ini juga 
menempatkan peran guru sebagai fasilitator moral dan teladan (role model) yang 
memerlukan pengembangan profesional khusus dalam pembentukan karakter dan 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  654 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

bimbingan spiritual (Supriyanto: 2022). Dengan demikian, pemikiran Miskawaih 
menegaskan perlunya evaluasi karakter yang lebih komprehensif serta peningkatan 
profesionalisme guru sebagai pembimbing moral. 

Akhirnya, dalam era digital dan globalisasi, warisan rasional-spiritual 
Miskawaih (keseimbangan akal, nafsu, dan etika) relevan untuk membangun literasi 
etika digital: mengajarkan kontrol diri terhadap impuls online, berpikir kritis 
terhadap informasi, dan bertindak adil dalam interaksi maya. Dengan 
mengintegrasikan nilai-nilai klasik ini secara adaptif, pendidikan modern dapat 
menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten teknis tetapi juga berintegritas, 
berdaya tahan moral, dan mampu berkontribusi pada masyarakat yang beretika. 
(Siti Hanifah, M. Yunus Abu Bakar: 2024) dengan kata lain, ajaran Miskawaih dapat 
menjadi panduan penting dalam membentuk karakter digital yang beretika dan 
tanggung jawab ditengah tantangan era global. 

 
SIMPULAN  

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu 
Miskawaih mengenai akhlak memberikan fondasi filosofis dan pedagogis yang kuat 
bagi pengembangan pendidikan karakter di era modern. Konsep akhlak sebagai 
kondisi jiwa yang melahirkan tindakan baik secara spontan, pembagian tiga 
kekuatan jiwa (rasional, emosional, dan nafsu), serta pentingnya latihan moral dan 
penyucian jiwa, semuanya memberikan gambaran bahwa karakter tidak semata 
hasil pengetahuan kognitif, tetapi merupakan proses internalisasi nilai melalui 
pembiasaan yang konsisten. Temuan ini memperlihatkan bahwa sintesis rasional-
spiritual dalam pemikiran Miskawaih mampu menjawab tantangan moral 
kontemporer dengan menghadirkan kerangka yang komprehensif untuk 
membentuk manusia yang berkepribadian utuh, beretika, dan berintegritas. 

Berdasarkan hasil analisis tersebut, penelitian ini menegaskan bahwa 
pendidikan modern perlu mengintegrasikan kembali dimensi akhlak melalui 
kurikulum, pembiasaan nilai, keteladanan guru, serta evaluasi karakter yang 
berbasis proses dan perubahan disposisi. Pemikiran Ibnu Miskawaih juga relevan 
dalam konteks era digital, terutama untuk membentuk kontrol diri, literasi etika 
digital, dan tanggung jawab sosial di ruang maya. Penelitian lanjutan disarankan 
untuk mengembangkan model implementatif yang lebih operasional dan diuji 
secara empiris agar kerangka pemikiran Miskawaih dapat diadaptasi secara lebih 
efektif di berbagai jenjang pendidikan dan konteks sosial kontemporer. 

 
DAFTAR RUJUKAN  
Abdul Hakim. (2014). Filsafat etika Ibnu Miskawaih. Jurnal Ilmu Ushuluddin, 13(2). 
Alimatussa'diyah, A. (2020). Pemikiran Ibnu Miskawaih (religius-rasional) tentang 

pendidikan dan relevansinya di era industri 4.0, 16. 
Almunawwaroh, A. T. (2022). Konsep manusia sempurna perspektif Ibnu Miskawaih 

(telaah buku Tahzib al-Akhlaq). Jurnal Riset Agama, 2(3). 
Fauzani, M. M. (2025). Konsep jiwa perspektif Ibnu Miskawaih. Jurnal Pemikiran Islam 

Mazakat, 6(2). 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAZI : Journal Of Islamic Studies                                                                                  e-ISSN 3089-1221 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi                                                         p-ISSN 3089-123X  
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  655 
 
Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri 

Fitriani, N. H. (2025). Relevansi pemikiran khas filsafat Ibnu Miskawaih dalam menjawab 
tantangan zaman. Jurnal Studi Ilmu dan Manajemen Pendidikan Islam, 8(2). 

Hanifah, S., & Abu Bakar, M. Y. (2024). Konsep pendidikan karakter dalam 
pemikiran Ibnu Miskawaih: Implementasi pada pendidikan modern. Journal 
of Education Research, 5(4). 

Hermawan, W., & Sudin, M. (2025). Moral education approaches: Ibnu Miskawayh 
and Imam Al-Ghazali. Jurnal Hadrotul Madaniyah, 12(1). 

Jamal, S. (2017). Konsep akhlak menurut Ibnu Miskawaih. Jurnal Pemikiran Islam, 1(1). 
Ibn Miskawayh. (n.d.). Kitāb Tahdhīb al-Akhlāq wa-taṭhīr al-aʿrāq. Archive.org. 
Maghfiroh, M. (2016). Pendidikan Akhlak dalam Pemikiran Ibnu Miskawaih. Jurnal 

Tadris. 
Maghfiroh, M. (2016). Pendidikan akhlak menurut kitab Tahlilan al-Akhlaq karya Ibnu 

Miskawaih. Jurnal Pendidikan Islam, 14(2). 
Melani. (2025). Konstruksi etika Ibnu Miskawaih dalam kitab Tahdzib al-Akhlak. Journal 

of Knowledge and Collaboration. 
Miswar. (2020). Konsep pendidikan menurut Ibnu Miskawaih. Jurnal Ilmiah Al-Fikru, 

14(1). 
Miswar, M. (2020). Konsep pendidikan akhlak menurut Kitab Tahdzib al-Akhlaq. 

Repository Al-Fikru. 
Mohammad Abdul Al-Halib, dkk. (2025). Pemikiran filsafat Ibnu Miskawaih. Journal of 

Islamic Sciences Research, 1(3). 
Ramli, M., & Zamzami, D. N. (2022). Konsep pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih 

(Studi Kitab Tahdzib al-Akhlak). Jurnal Sustainable, 5(2). 
Nisrokha. (2016). Membongkar konsep pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih. Neliti. 
Nur Aisyah. (n.d.). Konsep pendidikan akhlak pemikiran Ibnu Miskawaih dalam Kitab 

Tahdzib al-Akhlak. Tesis, STIT. 
Nur Rohman. (2022). Miskawaih: Filosof etika dalam peradaban Islam. Universitas Wira 

Buana. 
Qusyairi, A. (2020). Konsep metode pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih dan relevansinya. 

Repository UIN Jakarta. 
Rokhim, A. A., Bakar, M. Y. A., Komparasi, S., Pendidikan, K., Dalam, A., Menurut, 

I., Hamka, B., Abdullah, D., & Ulwan, N. (2021). Studi komparasi konsep 
pendidikan anak dalam Islam menurut Buya Hamka dan Abdullah Nashih 
Ulwan. Jurnal Al-Murabbi, 6(2). 

Salamah. (2025). Konsep akhlak menurut Ibnu Miskawaih dan penerapannya dalam 
pendidikan karakter Islami. Jurnal Ilmiah Guru Madrasah, 4(1). 

Supriyanto. (2022). Filsafat akhlak Ibnu Miskawaih. Jawa Tengah: CV Rizquna. 
Zainuddin, Z. (2021). The Concept of Ibnu Miskawaih Moral Education for Students. 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

