QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

DOI: https:/ /doi.org/10.61104/qz.v2i2.475

Konsep Akhlak Sebagai Karakter Dalam Pemikiran Ibnu
Miskawaih Dan Relevansinya Bagi Pendidikan Modern

Nazua Fatia Harahap!, Zahra Alfina Putri?, Resti Yulastri?

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim, Riau, Indonesia’3

Email Korespondensi: 12310123736@students.uin-suska.ac.id, 12310123875@students.uin-
suska.ac.id, Yulastriresti@gmail.com

Article received: 02 September 2025, Review process: 08 Oktober 2025
Article Accepted: 17 November 2025, Article published: 22 Desember 2025

ABSTRACT

This study examines Ibn Miskawaih’s ethical philosophy as a conceptual foundation for
developing character education in the modern era. Contemporary debates on character
formation often emphasize cognitive development and school-based programs, yet they
frequently overlook the rich classical Islamic ethical tradition that integrates rational, moral,
and spiritual dimensions. This research aims to articulate how Miskawaih’s conception of
akhlaq — as an inner disposition formed through habituation, rational cultivation, and self-
purification — can be adapted into a relevant and measurable character education model.
Using a qualitative descriptive method with a library research approach, the study analyzes
primary and secondary literature, including classical texts, scholarly articles, and modern
interpretations of Miskawaih’s thought. The findings show that Miskawaih’s tripartite
theory of the soul (rational, emotional, and appetitive faculties), his emphasis on moral
training, and his view of the teacher as a moral exemplar provide a holistic framework for
developing balanced character that integrates reason, emotion, and ethical behavior. The
study also highlights the relevance of Miskawaih’s ethical system for addressing
contemporary issues such as digital ethics, self-control, and social responsibility in the era of
globalization. It concludes that while existing studies offer valuable theoretical insights, there
remains a gap in operational models and empirical testing. Therefore, this article proposes a
conceptual model that bridges classical ethical theory with modern educational practice and
recommends further empirical research to assess its effectiveness.

Keywords: Ibn Miskawayh; Ethics; Character Education; Islamic Ethics; Modern
Education.

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji pemikiran etika Ibnu Miskawaih sebagai dasar konseptual bagi
pengembangan pendidikan karakter dalam konteks modern. Perdebatan kontemporer
mengenai pembentukan karakter sering menekankan aspek kognitif dan program sekolah,
namun kerap mengabaikan tradisi etika Islam klasik yang memadukan dimensi rasional,
moral, dan spiritual secara utuh. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana konsep
akhlak menurut Miskawaih sebagai disposisi batin yang terbentuk melalui pembiasaan,
pengembangan akal, dan penyucian jiwa dapat diadaptasi menjadi model pendidikan
karakter yang relevan dan terukur. Menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan
pendekatan studi pustaka, penelitian ini menganalisis literatur primer dan sekunder,
termasuk teks klasik, artikel ilmiah, dan interpretasi modern atas pemikiran Miskawaih.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 647

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:12310123736@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310123875@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310123875@students.uin-suska.ac.id
mailto:Yulastriresti@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi
https://doi.org/10.61104/qz.v2i2.475

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

Temuan penelitian menunjukkan bahwa teori tripartit jiwa (akal, emosi, dan nafsu),
penekanan terhadap latihan moral, serta pandangan tentang quru sebagai teladan etis
memberikan kerangka yang holistik untuk membentuk karakter yang seimbang antara nalar,
emosi, dan perilaku etis. Hasil kajian juga menegaskan relevansi konsep akhlak Miskawaih
dalam menjawab isu-isu kontemporer seperti etika digital, pengendalian diri, dan tangqung
jawab sosial di era global. Penelitian ini menyimpulkan bahwa meskipun kajian terdahulu
telah memberikan kontribusi teoretis, masih terdapat kesenjangan dalam model
implementatif dan pengujian empiris. Oleh karena itu, artikel ini menawarkan model
konseptual yang menghubungkan teori etika klasik dengan praktik pendidikan modern dan
merekomendasikan penelitian lanjutan untuk menguji efektivitasnya.

Kata Kunci: Ibnu Miskawaih; Akhlak; Pendidikan Karakter; Etika Islam; Pendidikan
Modern.

PENDAHULUAN

Latar belakang & masalah penelitian Perdebatan tentang pendidikan karakter
di era modern menuntut integrasi antara pengembangan kognitif dan pembentukan
akhlak; dalam konteks ini warisan klasik Islam khususnya karya Ibnu Miskawaih
dalam Tahdhib al-Akhlag menawarkan kerangka normatif dan psikologis untuk
memahami bagaimana akhlak menjadi disposisi batin yang memunculkan perilaku
moral secara spontan (Maghfiroh, 2016). Penelitian kontemporer tentang pendidikan
karakter sering menekankan aspek praktik sekolah (program PPK, kurikulum
karakter), namun kurang memberi ruang pada kajian historis-teoretis yang konkret
dari tradisi filsafat akhlak Islam yang menggabungkan rasio dan spiritualitas, seperti
yang dirumuskan Miskawaih (Miswar, 2020). Oleh karena itu masalah penelitian
dirumuskan: Bagaimana konsep akhlak Ibnu Miskawaih dapat diartikulasikan sebagai teori
pembentukan karakter yang relevan dan dapat diadaptasi dalam praktik pendidikan modern?

Sejumlah studi telah mengkaji aspek pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih:
Maghfiroh (2016) memaparkan struktur konsep akhlak dalam Tahdhib al-Akhlag dan
implikasinya bagi pendidikan moral; Zainuddin (2021) menjelaskan adaptasi
konsep-konsep Miskawaih untuk konteks siswa modern dan praktik pembelajaran;
Nisrokha (analisis konseptual) menguraikan materi pendidikan akhlak menurut
Miskawaih (tubuh, jiwa, hubungan sosial) yang dapat dijadikan silabus pendidikan
akhlak; Qusyairi (skripsi) menyajikan studi lapangan tentang relevansi Miskawaih
dalam program PPK pada sekolah dasar di Indonesia; dan studi komparatif lain
menyorot sintesis Miskawaih antara warisan Yunani (Aristoteles) dan prinsip Islam
dalam pembentukan kebiasaan moral. Ringkasan ini menunjukkan adanya dasar
teori dan implementasi awal namun juga variasi metodologis yang perlu
disintesiskan. Dengan demikian ada corpus studi yang kuat tentang teori Miskawaih
dan beberapa adaptasi praktis, tetapi penelitian integratif yang menguji
implementasi model Miskawaih secara empiris masih terbatas.

Meskipun kajian teks dan beberapa studi aplikatif telah banyak dipublikasikan,
terdapat beberapa kekurangan: (1) sedikit penelitian yang merumuskan model
operasional pembentukan karakter yang terukur berdasarkan kategori jiwa
Miskawaih (rasio, kemarahan, nafsu) dan menguji efektivitasnya di lingkungan
sekolah kontemporer; (2) literatur sering terfragmentasi antara kajian filosofis teks

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 648

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

klasik dan praktik pendidikan modern sehingga belum terbentuk state of the art yang
memadukan keduanya; dan (3) studi empiris yang membandingkan program PPK
berbasis Miskawaih dengan model karakter lain hampir tidak ada. Oleh sebab itu
penelitian ini berusaha menutup kesenjangan tersebut dengan merumuskan model
konseptual adaptif dan rekomendasi implementasi berbasis bukti. Kesimpulan: gap
utama adalah minimnya model operasional dan evaluasi empiris dari penerapan
pemikiran Miskawaih dalam pendidikan kontemporer.

Tujuan penelitian ini adalah: (1) menganalisis konsep akhlak Ibnu Miskawaih
secara komprehensif untuk merumuskan indikator-indikator karakter yang
operasional; (2) menyusun model pedagogis adaptif yang menggabungkan
habituasi moral (latihan), pembinaan rasional, dan konteks sosial sebagaimana
dicadangkan Miskawaih; dan (3) merekomendasikan strategi evaluasi yang dapat
diuji dalam studi tindak lanjut di lembaga pendidikan. Orisinalitas studi ini terletak
pada upaya menghubungkan kajian tekstual klasik dengan penyusunan model
implementasi yang terukur menjadikan penelitian ini state of the art bagi studi
integratif filsafat etika Islam dan pendidikan karakter modern. Jadi, penelitian ini
bertujuan menghasilkan kontribusi teoritis dan aplikatif yang menjembatani tradisi
Miskawaih dengan kebutuhan evaluatif pendidikan karakter saat ini.

METODE

Penelitian ini diselesaikan menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan
pendekatan kepustakaan (library research) yang menitikberatkan pada kajian
pemikiran Ibnu Miskawaih mengenai pendidikan karakter. Karena berbasis
literatur, penelitian ini tidak memerlukan observasi lapangan, melainkan
memanfaatkan berbagai sumber pustaka sebagai data utama. Metode penelitian
kepustakaan dilakukan dengan mengumpulkan bahan-bahan pustaka berupa buku,
jurnal, dan artikel untuk kemudian dianalisis dan diolah sesuai fokus penelitian.
Pendekatan ini termasuk penelitian non-interaktif atau analitis, yaitu penelitian yang
menelaah dan mengkaji dokumen secara mendalam (Rokhim et al., 2021).

Dengan menggunakan metode kualitatif dalam penelitian kepustakaan,
peneliti berupaya memahami secara mendalam konsep pendidikan karakter
menurut Ibnu Miskawaih dalam konteks era modern. Pengumpulan data dilakukan
melalui studi dokumentasi dengan menelusuri, memilih, dan menganalisis sumber-
sumber primer maupun sekunder. Data tersebut kemudian dianalisis menggunakan
analisis isi (content analysis) dengan fokus pada tema-tema utama seperti
pendidikan akhlak, pengembangan karakter, serta relevansi pemikiran tersebut bagi
pendidikan masa kini. Tahapan analisis mencakup proses reduksi data,
pengelompokan tema, hingga penarikan kesimpulan yang menghubungkan
gagasan Ibnu Miskawaih dengan tantangan pendidikan modern. Adapun langkah
penelitian meliputi kajian pendahuluan untuk menilai relevansi topik, disusul
dengan pengumpulan data dari berbagai literatur. Setelah itu dilakukan analisis isi
terhadap karya-karya Ibnu Miskawaih serta interpretasi filosofis terkait konsep
pendidikan karakter. Pada tahap akhir, penelitian menyimpulkan relevansi
pemikiran Ibnu Miskawaih dalam pengembangan moral dan karakter pada era

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 649

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

globalisasi serta kemajuan teknologi. Secara keseluruhan, penelitian ini
mengombinasikan analisis teks klasik dengan evaluasi konteks pendidikan modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Intelektual Ibnu Miskawaih dan Konteks Pemikirannya

Ibn Miskawaih, dengan nama penuh Abu Ali Ahmad ibn Muhammad ibn
Ya'qub ibn Miskawaih, lahir sekitar tahun 932 M (330 H) di kota Rayy, Persia (kini
wilayah Iran), dan wafat pada tahun 1030 M (421 H) di Isfahan. Pada masa hidupnya,
ia dikenal sebagai cendekiawan multitalenta bukan hanya filsuf, melainkan juga
sejarawan, dokter, ahli bahasa, penyair, dan ilmuwan. Beberapa sumber menyebut
bahwa sebelum menjadi Muslim, ia berasal dari kalangan yang memeluk agama
lama Persia, namun kemudian memeluk Islam, sebuah konversi yang juga
mencerminkan latar belakang budayanya sebagai Persia sebelum mengadopsi
tradisi Islam. Di era pemerintahan dinasti pimpinan penguasa Buyid di Baghdad
(abad ke-10 M), lingkungan intelektual serta perpustakaan istana memberikan ruang
bagi Miskawaih untuk mendalami filosofi, sejarah, dan sains (Wanto Hermawan &
Mahmudin Sudin: 2025). Hal ini memungkinkan ia mengakses karya-karya filsafat
Yunani yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa Arab, sehingga membuka jalur
bagi sintesis antara warisan pemikiran Yunani dan nilai-nilai Islam.

Miskawaih meninggalkan sejumlah karya yang mencerminkan luasnya minat
dan kedalaman pemikirannya dari etika, sejarah, sastra, hingga ilmu jiwa (psikologi
manusia) (Wanto Hermawan & Mahmudin Sudin: 2025). Salah satu karya paling
terkenal adalah Tahdhib al-Akhlaq (“Penyempurnaan Akhlak”) sebuah risalah etika
yang menjadi fondasi bagi tradisi filsafat moral Islam (Abdul Hakim: 2014). Di
samping itu, Miskawaih menulis karya sejarah universal seperti Tajarib al-Umam
(“Pengalaman Bangsa-Bangsa”) yang berupaya menulis sejarah manusia dengan
pendekatan rasional, menjauhkan diri dari legenda dan cerita-cerita mitos.
Kontribusi Miskawaih tidak hanya pada teori, tetapi juga pada metodologi: dia
membumikan pemikiran rasional (berdasarkan filosofi Yunani) ke dalam kerangka
nilai Islam menjadikannya figur transisional antara tradisi klasik dan tradisi filsafat
Islam yang kemudian berkembang (Nur Rohman: 2022). Dengan demikian, karya-
karya Miskawaih menjadi fondasi penting bagi pengembangan etika, sejarah, dan
filsafat Islam yang bersifat rasional dan sistematis.

Salah satu inti pemikiran Miskawaih adalah etika dan pemahaman tentang
jiwa manusia. Menurut kajian modern atas teori jiwa dan akhlak Miskawaih, ia
membagi jiwa manusia ke dalam tiga kekuatan utama: aspek rasional, aspek
emosional, dan aspek nafsu/lust yang saling berinteraksi menentukan karakter dan
perilaku manusia. Aspek rasional (al-quwwah al-natiqah) adalah yang tertinggi: ia
memungkinkan manusia memahami kebenaran, mengendalikan dorongan
emosional dan nafsu, serta sekaligus mengarahkan manusia ke tujuan moral dan
spiritual (M Mahrus Fauzani: 2025).

Menurut Miskawaih, etika tidak semata-mata soal aturan luar, melainkan
tentang pembentukan karakter internal melalui proses tazkiyah al-nafs (penyucian
jiwa) dan habituasi moral yaitu latihan/acclimatization untuk membiasakan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 650

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

perilaku baik (Syafa’atul Jamal: 2017). Dalam perspektifnya, kebahagiaan sejati
(happiness) diperoleh melalui keselarasan antara rasio, moralitas, dan spiritualitas
bukan lewat dunia materi semata (Mohammad Abdul Al Halib, dkk: 2025). Dengan
demikian, pembentukan karakter menurut Miskawaih merupakan proses holistik
yang mengintegrasikan rasionalitas, pengendalian diri, dan penyucian jiwa sebagai
jalan menuju kebahagiaan sejati.

Pemikiran Miskawaih terutama filosofi moral dan konsep jiwa/akhlak tetap
relevan jika diterapkan dalam konteks pendidikan karakter masa kini. Sejumlah
penelitian kontemporer menunjukkan bahwa pendekatan rasional-spiritual
Miskawaih dapat menjadi dasar bagi pendidikan akhlak di era modern, termasuk
dalam membentuk karakter siswa yang berimbang antara intelektual, emosional,
dan spiritual (Alimatus sa'diyah alim: 2020). Dalam konteks dunia pendidikan Islam
(dan pendidikan umum), integrasi nilai moral, perkembangan rasio, dan penyucian
jiwa seperti yang ditawarkan Miskawaih dapat membantu menghasilkan “insan
kamil” manusia utuh dengan keutamaan moral, intelektual, dan spiritual (Fitriani
Nurhayati: 2025). Jadi, bagi Anda yang tengah menulis skripsi/makalah tentang
pendidikan agama, filosofi moral, atau pendidikan karakter, pemikiran Miskawaih
bisa menjadi kerangka teoretis kuat untuk mendukung argumen tentang pentingnya
pendidikan akhlak berbasis rasio dan spiritual.

Konsep Akhlak dan Pembentukan Karakter dalam Pemikiran Ibnu Miskawaih

Pemikiran Ibnu Miskawaih menempatkan akhlak (moral/karakter) sebagai
kondisi jiwa yang menjadi sumber tindakan manusia yaitu suatu keadaan batin yang
mendorong seseorang bertindak tanpa perlu dipikir terlalu panjang secara rasional
(Miswar Miswar: 2020). Menurutnya, akhlak bukan semata kumpulan norma sosial
atau aturan lahiriah, melainkan sebuah disposisi batin (watak) yang melekat dalam
jiwa, yang apabila terbentuk dengan baik akan menjadikan perbuatan baik muncul
secara spontan dan alami sebagai karakter seseorang (Muliatul Maghfiroh: 2017).
Oleh karena itu, menurut Ibnu Miskawaih, karakter moral sejati adalah akhlak yang
berakar di dalam jiwa bukan sekedar perilaku luar berdasarkan tekanan eksternal.

Ibnu Miskawaih membagi jiwa manusia ke dalam tiga kekuatan dasar:
kekuatan rasional (‘aqli), kekuatan kemarahan/keberanian (ghadhabiyyah), dan
kekuatan nafsu/keinginan (syahwiyyah). Ia berargumen bahwa manusia yang ideal
(manusia sempurna) adalah mereka yang mampu mengembangkan kekuatan
rasional sebagai fungsi utama, sehingga ia bisa membedakan antara baik dan buruk
dan mengendalikan dorongan emosional maupun nafsu (Andini Tiara
Almunawaroh: 2022). Dengan demikian, akhlak mulia muncul ketika ketiga
kekuatan itu seimbang dan rasionalitas mengarahkan tindakan manusia. Integrasi
rasio, emosi, dan dorongan nafsu dalam diri manusia dikendalikan secara harmonis
adalah landasan pembentukan karakter menurut Ibnu Miskawaih.

Dalam kerangka pendidikan dan pembentukan karakter, Ibnu Miskawaih
menekankan pentingnya habituasi, latihan, dan pendidikan moral secara terus-
menerus agar akhlak mulia dapat tertanam (Muliatul Maghfiroh: 2017). Ia
memandang bahwa akhlak yang baik bisa diperoleh melalui proses pendidikan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 651

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

(pendisiplinan jiwa), latihan, kebiasaan, dan pengkondisian lingkungan bukan
semata kelahiran atau faktor genetik (Nur, Aisyah: 2020). Oleh karena itu,
pendidikan karakter menurutnya harus meliputi pelatihan moral, pembiasaan nilai-
nilai baik, dan penguatan internal (melalui nasehat, contoh, dan pembiasaan), agar
karakter baik menjadi bagian dari sifat alami seseorang. Pembentukan karakter
adalah proses berkelanjutan yang memerlukan pendidikan moral dan lingkungan
kondusif untuk menginternalisasi akhlak.

Lebih jauh, Ibnu Miskawaih juga menekankan aspek sosial dalam
pembentukan karakter bahwa keutamaan moral tidak hanya bersifat individual,
melainkan diwujudkan dalam interaksi sosial dan kontribusi terhadap masyarakat.
Dalam karyanya Tahdzib al-Akhlaq, ia menolak sikap asketik yang mengisolasi diri,
dan mendorong manusia berpartisipasi aktif di masyarakat sebagai bagian dari jalan
menuju kesempurnaan diri (Melani: 2025). Dengan demikian, karakter baik menurut
Ibnu Miskawaih tidak utuh jika tidak disertai tanggung jawab sosial dan relasi
dengan sesama manusia. Pembentukan karakter dalam tradisi Ibnu Miskawaih
bersifat holistik meliputi aspek pribadi (jiwa), moral, dan sosial.

Relevansi Pemikiran Ibnu Miskawaih terhadap Konsep Karakter Modern

Pemikiran Ibnu Miskawaih menempatkan akhlak atau karakter sebagai pusat
etika dan pendidikan manusia. Dalam karya utamanya Tahdzib al-Akhlaq, ia
mendefinisikan akhlak sebagai suatu kondisi jiwa yang menghasilkan tindakan
spontan tanpa perlu berpikir panjang tetapi kondisi itu hanya bisa terbentuk melalui
proses latihan (riyadhah), pendidikan, dan pembersihan diri (tazkiyah) ( Salamah:
2025). Menurut Miskawaih, karakter bukan sekadar kebiasaan lahiriah, melainkan
hasil dari proses integratif antara akal, emosi, dan nafsu sehingga manusia menjadi
seimbang dalam berpikir, merasakan, dan bertindak (Melani: 2025). Dengan
demikian konsep dasar karakter menurut Miskawaih memberikan pondasi kuat bagi
pengembangan karakter modern yang menekankan keseimbangan kepribadian
secara menyeluruh.

Dalam konteks dunia modern yang kerap diwarnai materialisme,
pragmatisme, dan tekanan globalisasi, model pembentukan karakter ala Miskawaih
justru menawarkan solusi yang holistik. Dia menolak pengertian akhlak semata
sebagai aturan eksternal melainkan menekankan internalisasi nilai melalui
pembiasaan, pendidikan moral, dan penyucian jiwa agar sebuah tindakan baik
muncul dari dalam tanpa paksaan. (Siti Hanifah, M. Yunus Abu Bakar: 2024) Dengan
demikian, karakter modern yang ideal menurut pandangan Miskawaih bukan hanya
cerdas secara kognitif, melainkan juga matang secara moral dan spiritual
memadukan rasio, etika, dan kedalaman batin. Hal ini menunjukkan bahwa
pemikiran Miskawaih mampu menjawab tantangan moral kontenporer dengan
menawarkan pendekatan karakter yang lebih mendalam dan tidak sekedar formal.

Lebih jauh, kerangka Miskawaih memuat empat fondasi utama yang
menyusun karakter mulia: kebijaksanaan (hikmah), keberanian (shaja‘ah), keadilan
(‘adl), dan pengendalian diri (tawazun antara nafsu, akal, dan emosi). (Nur Zaidi,
dkk: 2022) Dalam pendidikan karakter modernyang berurusan dengan tantangan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 652

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

seperti krisis moral, disorientasi identitas, dan hedonisme fondasi-fondasi ini dapat
digunakan sebagai pedoman normatif dan praktis: misalnya, menanamkan
keutamaan kebijaksanaan sebelum mengambil keputusan; membiasakan sikap adil
dalam interaksi sosial; serta melatih kontrol diri agar tidak terjebak impuls negatif.
Oleh karena itu, kerangka kebajikan yang ditawarkan Ibnu Miskawaih relevan
untuk dijadikan acuan dalam rancang pendidikan karakter berbasis nilai di era
modern.

Dengan demikian, pemikiran Miskawaih layak dijadikan pondasi konseptual
dalam pembangunan karakter generasi modern. Dia menyediakan metode yang
sistematis: melalui pendidikan, pembiasaan, keteladanan, dan refleksi diri. (Siti
Hanifah, M. Yunus Abu Bakar: 2024) Dengan mengadopsi nilai-nilai klasik tersebut,
pendidikan karakter modern bisa menjadi lebih berimbang tidak terpaku pada
prestasi akademik atau teknis, tetapi juga membentuk manusia yang berintegritas,
beretika, dan berjiwa matang. Dengan kata lain, pemikiran Ibnu Miskawaih dapat
menjadi pijakan kokoh untuk memperkuat pendidikan karakter yang berorientasi
pada pembentukan manusia seutuhnya.

Implikasi Pemikiran Ibnu Miskawaih bagi Pendidikan Modern

Pemikiran Ibnu Miskawaih menempatkan pendidikan akhlak sebagai tujuan
utama pendidikan bukan sekadar transfer pengetahuan kognitif, melainkan
pembentukan disposisi batin yang konsisten menghasilkan tindakan baik. Implikasi
praktisnya bagi pendidikan modern adalah pergeseran fokus kurikulum dari
sekadar kompetensi teknis menuju pembiasaan nilai (habituation) dan tazkiyah
(pembersihan diri) yang sistematis, sehingga peserta didik belajar “menjadi baik”
bukan hanya “melakukan benar” ketika diawasi (Asriana Harahap: 2017). Dengan
demikin, pemikiran Miskawaih memberikan dasar kuat bagi pendidikan modern
untuk kembali menempatkan pembentukan karakter sebagai inti dari proses
pembelajaran.

Lebih konkret, metode pembelajaran yang direkomendasikan Miskawaih
latihan berulang, teladan guru, dan pengaturan lingkungan sosial mendorong
sekolah modern memasukkan program pembiasaan (routine), mentoring karakter,
dan desain lingkungan kelas yang mendukung kebiasaan etis. Sekolah dapat
menerjemahkan ini ke dalam praktik seperti ritual pagi yang menegaskan nilai,
proyek layanan komunitas terstruktur, dan pengembangan pembelajaran sosial
emosional (PSE) yang mengaitkan nilai dengan praktik sehari-hari (Mohammad
Ramli, Della Noer Zamzami: 2022). Oleh karena itu, strategi praktis yang ditawarkan
Miskaih relevan untuk memperkuat implementasi nilai karakter dalam kehidupan
sekolah secara lebih nyata dan terarah.

Secara kurikulum dan asesmen, implikasi Ibnu Miskawaih menuntut
instrumen penilaian yang mengukur perubahan disposisi dan kebiasaan mis.
portofolio perilaku, refleksi diri teratur, observasi peer/teacher, dan penilaian
berbasis kinerja etis ketimbang hanya tes pilihan ganda. Pendekatan ini juga
menempatkan peran guru sebagai fasilitator moral dan teladan (role model) yang
memerlukan pengembangan profesional khusus dalam pembentukan karakter dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 653

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

bimbingan spiritual (Supriyanto: 2022). Dengan demikian, pemikiran Miskawaih
menegaskan perlunya evaluasi karakter yang lebih komprehensif serta peningkatan
profesionalisme guru sebagai pembimbing moral.

Akhirnya, dalam era digital dan globalisasi, warisan rasional-spiritual
Miskawaih (keseimbangan akal, nafsu, dan etika) relevan untuk membangun literasi
etika digital: mengajarkan kontrol diri terhadap impuls online, berpikir kritis
terhadap informasi, dan bertindak adil dalam interaksi maya. Dengan
mengintegrasikan nilai-nilai klasik ini secara adaptif, pendidikan modern dapat
menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten teknis tetapi juga berintegritas,
berdaya tahan moral, dan mampu berkontribusi pada masyarakat yang beretika.
(Siti Hanifah, M. Yunus Abu Bakar: 2024) dengan kata lain, ajaran Miskawaih dapat
menjadi panduan penting dalam membentuk karakter digital yang beretika dan
tanggung jawab ditengah tantangan era global.

SIMPULAN

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Ibnu
Miskawaih mengenai akhlak memberikan fondasi filosofis dan pedagogis yang kuat
bagi pengembangan pendidikan karakter di era modern. Konsep akhlak sebagai
kondisi jiwa yang melahirkan tindakan baik secara spontan, pembagian tiga
kekuatan jiwa (rasional, emosional, dan nafsu), serta pentingnya latihan moral dan
penyucian jiwa, semuanya memberikan gambaran bahwa karakter tidak semata
hasil pengetahuan kognitif, tetapi merupakan proses internalisasi nilai melalui
pembiasaan yang konsisten. Temuan ini memperlihatkan bahwa sintesis rasional-
spiritual dalam pemikiran Miskawaih mampu menjawab tantangan moral
kontemporer dengan menghadirkan kerangka yang komprehensif untuk
membentuk manusia yang berkepribadian utuh, beretika, dan berintegritas.

Berdasarkan hasil analisis tersebut, penelitian ini menegaskan bahwa
pendidikan modern perlu mengintegrasikan kembali dimensi akhlak melalui
kurikulum, pembiasaan nilai, keteladanan guru, serta evaluasi karakter yang
berbasis proses dan perubahan disposisi. Pemikiran Ibnu Miskawaih juga relevan
dalam konteks era digital, terutama untuk membentuk kontrol diri, literasi etika
digital, dan tanggung jawab sosial di ruang maya. Penelitian lanjutan disarankan
untuk mengembangkan model implementatif yang lebih operasional dan diuji
secara empiris agar kerangka pemikiran Miskawaih dapat diadaptasi secara lebih
efektif di berbagai jenjang pendidikan dan konteks sosial kontemporer.

DAFTAR RUJUKAN

Abdul Hakim. (2014). Filsafat etika Ibnu Miskawaih. Jurnal Ilmu Ushuluddin, 13(2).

Alimatussa'diyah, A. (2020). Pemikiran Ibnu Miskawaih (religius-rasional) tentang
pendidikan dan relevansinya di era industri 4.0, 16.

Almunawwaroh, A. T. (2022). Konsep manusia sempurna perspektif Ibnu Miskawaih
(telaah buku Tahzib al-Akhlag). Jurnal Riset Agama, 2(3).

Fauzani, M. M. (2025). Konsep jiwa perspektif Ibnu Miskawaih. Jurnal Pemikiran Islam
Mazakat, 6(2).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 654

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAZI : Journal Of Islamic Studies e-ISSN 3089-1221
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qazi p-ISSN 3089-123X
Volume 2 Nomor 2 Desember 2025

Fitriani, N. H. (2025). Relevansi pemikiran khas filsafat Ibnu Miskawaih dalam menjawab
tantangan zaman. Jurnal Studi [Imu dan Manajemen Pendidikan Islam, 8(2).

Hanifah, S, & Abu Bakar, M. Y. (2024). Konsep pendidikan karakter dalam
pemikiran Ibnu Miskawaih: Implementasi pada pendidikan modern. Journal
of Education Research, 5(4).

Hermawan, W., & Sudin, M. (2025). Moral education approaches: Ibnu Miskawayh
and Imam Al-Ghazali. Jurnal Hadrotul Madaniyah, 12(1).

Jamal, S. (2017). Konsep akhlak menurut Ibnu Miskawaih. Jurnal Pemikiran Islam, 1(1).

Ibn Miskawayh. (n.d.). Kitab Tahdhib al-Akhlaq wa-tathir al-a ‘raq. Archive.org.

Maghfiroh, M. (2016). Pendidikan Akhlak dalam Pemikiran Ibnu Miskawaih. Jurnal
Tadris.

Maghfiroh, M. (2016). Pendidikan akhlak menurut kitab Tahlilan al-Akhlaq karya Ibnu
Miskawaih. Jurnal Pendidikan Islam, 14(2).

Melani. (2025). Konstruksi etika Ibnu Miskawaih dalam kitab Tahdzib al-Akhlak. Journal
of Knowledge and Collaboration.

Miswar. (2020). Konsep pendidikan menurut Ibnu Miskawaih. Jurnal Ilmiah Al-Fikru,
14(1).

Miswar, M. (2020). Konsep pendidikan akhlak menurut Kitab Tahdzib al-Akhlag.
Repository Al-Fikru.

Mohammad Abdul Al-Halib, dkk. (2025). Pemikiran filsafat Ibnu Miskawaih. Journal of
Islamic Sciences Research, 1(3).

Ramli, M., & Zamzami, D. N. (2022). Konsep pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih
(Studi Kitab Tahdzib al-Akhlak). Jurnal Sustainable, 5(2).

Nisrokha. (2016). Membongkar konsep pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih. Neliti.

Nur Aisyah. (n.d.). Konsep pendidikan akhlak pemikiran Ibnu Miskawaih dalam Kitab
Tahdzib al-Akhlak. Tesis, STIT.

Nur Rohman. (2022). Miskawaih: Filosof etika dalam peradaban Islam. Universitas Wira
Buana.

Qusyairi, A. (2020). Konsep metode pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih dan relevansinya.
Repository UIN Jakarta.

Rokhim, A. A., Bakar, M. Y. A., Komparasi, S., Pendidikan, K., Dalam, A., Menurut,
I., Hamka, B., Abdullah, D., & Ulwan, N. (2021). Studi komparasi konsep
pendidikan anak dalam Islam menurut Buya Hamka dan Abdullah Nashih
Ulwan. Jurnal Al-Murabbi, 6(2).

Salamah. (2025). Konsep akhlak menurut Ibnu Miskawaih dan penerapannya dalam
pendidikan karakter Islami. Jurnal llmiah Guru Madrasah, 4(1).

Supriyanto. (2022). Filsafat akhlak Ibnu Miskawaih. Jawa Tengah: CV Rizquna.

Zainuddin, Z. (2021). The Concept of Ibnu Miskawaih Moral Education for Students.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 655

Copyright; Nazua Fatia Harahap, Zahra Alfina Putri, Resti Yulastri


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/quoba
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

