
QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  441 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

  

Peran Al-Qur’an Dalam Membangun Peradaban Islam     
 

Rahmatul Hamda1, Syamzaimar2    
Institut Sains Al-Qur’an Syekh Ibrahim Pasir Pengaraian, Indonesia  
Email Korrespondensi:  syakilamazaya01@gmail.com, syamzaimar25@gmail.com   

 

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025 
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 31 Desember 2025 

 

ABSTRACT  

The Qur’an, as the holy scripture of Islam, plays a fundamental role in shaping and directing 
Islamic civilization from the prophetic era to the golden age of Islam across various regions. 
Beyond its function as a spiritual guide, the Qur’an serves as a source of ethical, social, legal, 
educational, and political values that construct a civilized social order. This article aims to 
examine the role of the Qur’an in building Islamic civilization and its relevance within 
historical and social dynamics. This study employs a qualitative approach using a literature 
review method by analyzing Qur’anic verses, classical and contemporary interpretations, 
and relevant historical literature. The findings reveal that the Qur’an has made a significant 
contribution to the formation of just social structures, the strengthening of humanitarian 
values, and the advancement of science and technology, particularly during the Islamic 
golden age such as the Abbasid period. These results affirm that the Qur’an remains not only 
theologically relevant but also historically and sociologically influential in sustaining and 
transforming Islamic civilization.        

Keywords: Qur’an, Islamic civilization, social values, Abbasid Dynasty   
 

ABSTRAK 

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam memiliki peran fundamental dalam 
membangun dan mengarahkan peradaban Islam sejak masa kenabian hingga 
periode kejayaan Islam di berbagai wilayah dunia. Al-Qur’an tidak hanya berfungsi 
sebagai pedoman spiritual, tetapi juga menjadi sumber nilai-nilai etika, sosial, 
hukum, pendidikan, dan politik yang membentuk tatanan masyarakat 
berkeadaban. Artikel ini bertujuan menganalisis peran Al-Qur’an dalam 
membangun peradaban Islam serta relevansinya dalam dinamika sejarah dan sosial 
umat Islam. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 
pustaka melalui penelaahan ayat-ayat Al-Qur’an, tafsir, dan literatur sejarah Islam 
yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an berkontribusi signifikan 
dalam membentuk struktur sosial yang adil, memperkuat nilai-nilai kemanusiaan, 
serta mendorong kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, terutama pada masa 
kejayaan Islam seperti era Dinasti Abbasiyah. Temuan ini menegaskan bahwa Al-
Qur’an tidak hanya memiliki relevansi teologis, tetapi juga historis dan sosiologis 
dalam membangun dan mentransformasikan peradaban Islam secara 
berkelanjutan.  

Kata Kunci: Al-Qur’an, peradaban Islam, nilai sosial, Dinasti Abbasiyah 
 

 
 

 
        QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                 e-ISSN 3110-6412 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                
                    Volume 1 Number 2 December 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.717 

 

 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:syakilamazaya01@gmail.com
mailto:syamzaimar25@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  442 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

PENDAHULUAN 
Al-Qur’an menempati posisi sentral dalam kehidupan umat Islam sebagai 

sumber utama ajaran, nilai, dan pedoman hidup. Kehadirannya tidak hanya 
dipahami dalam dimensi teologis dan ritual, tetapi juga memiliki implikasi luas 
terhadap pembentukan tatanan sosial, budaya, hukum, dan peradaban. Sejak masa 
awal Islam, Al-Qur’an menjadi fondasi utama dalam membangun pola pikir, sistem 
nilai, serta orientasi moral masyarakat Muslim. Oleh karena itu, pembacaan Al-
Qur’an secara kontekstual dan historis menjadi penting untuk memahami 
bagaimana kitab suci ini berkontribusi dalam membentuk peradaban Islam yang 
berkeadilan, berilmu, dan beradab. 

Dalam perspektif sejarah, kemajuan peradaban Islam tidak dapat dilepaskan 
dari internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan sosial dan kelembagaan 
umat Islam. Nilai keadilan, persamaan, penghormatan terhadap ilmu pengetahuan, 
serta tanggung jawab sosial yang terkandung dalam Al-Qur’an menjadi spirit 
utama bagi lahirnya institusi pendidikan, sistem pemerintahan, dan tata sosial yang 
relatif maju pada masanya. Peradaban Islam berkembang tidak semata-mata karena 
kekuatan politik atau ekonomi, melainkan karena integrasi antara wahyu dan akal 
yang mendorong kemajuan intelektual dan etika sosial secara bersamaan. 

Peran Al-Qur’an dalam membentuk peradaban Islam juga tampak jelas pada 
masa kejayaan Islam, terutama pada periode Dinasti Abbasiyah. Pada fase ini, Al-
Qur’an tidak hanya dijadikan rujukan normatif, tetapi juga menjadi sumber 
inspirasi bagi perkembangan ilmu pengetahuan, filsafat, sains, dan teknologi. 
Tradisi keilmuan yang berkembang di pusat-pusat peradaban Islam menunjukkan 
bahwa ajaran Al-Qur’an mendorong umat Islam untuk membaca realitas, 
mengembangkan rasionalitas, serta memadukan iman dengan ilmu pengetahuan. 
Hal ini menegaskan bahwa Al-Qur’an memiliki dimensi peradaban yang bersifat 
progresif dan dinamis. 

Namun demikian, dalam konteks kontemporer, pemahaman terhadap Al-
Qur’an sering kali mengalami reduksi makna, terbatas pada aspek ibadah 
individual dan simbol keagamaan semata. Akibatnya, dimensi sosial dan 
peradaban Al-Qur’an kurang mendapat perhatian serius dalam wacana keilmuan 
dan praksis sosial umat Islam. Tantangan globalisasi, modernitas, dan krisis nilai 
yang dihadapi masyarakat Muslim dewasa ini menuntut adanya revitalisasi 
pemahaman Al-Qur’an sebagai sumber nilai peradaban yang relevan dan 
kontekstual dengan perkembangan zaman. 

Sejumlah kajian terdahulu telah membahas hubungan antara Al-Qur’an dan 
peradaban Islam, baik dari perspektif teologis, historis, maupun sosiologis. Namun, 
sebagian penelitian masih cenderung bersifat deskriptif normatif dan belum secara 
komprehensif mengaitkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan dinamika pembentukan 
peradaban Islam dalam lintasan sejarah. Celah ini menunjukkan perlunya kajian 
yang menempatkan Al-Qur’an tidak hanya sebagai teks suci, tetapi juga sebagai 
sumber nilai yang hidup dan membentuk realitas sosial umat Islam secara 
berkelanjutan. 

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini disusun untuk mengkaji secara 
mendalam peran Al-Qur’an dalam membangun peradaban Islam, baik dalam 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  443 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

dimensi historis maupun sosial, serta menelaah relevansinya dalam konteks 
kehidupan umat Islam masa kini, dengan tujuan penelitian untuk menganalisis 
kontribusi Al-Qur’an sebagai sumber nilai utama dalam pembentukan, 
pengembangan, dan transformasi peradaban Islam. 

 
METODE 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research) yang bertujuan menelaah secara sistematis peran Al-
Qur’an dalam membangun peradaban Islam. Data diperoleh melalui penelusuran 
dan analisis sumber-sumber primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an serta kitab tafsir 
klasik dan kontemporer, serta sumber sekunder yang meliputi buku akademik, 
artikel jurnal ilmiah, dan literatur sejarah Islam yang relevan. Teknik pengumpulan 
data dilakukan melalui dokumentasi, sedangkan analisis data menggunakan 
metode analisis deskriptif-analitis dengan pendekatan historis dan konseptual 
untuk mengkaji keterkaitan antara nilai-nilai Al-Qur’an dan dinamika 
perkembangan peradaban Islam. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber 
dan penguatan argumen berbasis literatur ilmiah yang kredibel dan dapat 
dipertanggungjawabkan. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Al-Qur’an Sebagai Sumber Asas Peradaban Islam  

Al-Qur’an adalah kitab yang diwahyukan dan dimanifestasikan, 
disingkapkan, atau diumumkan. Ia adalah suatu pencerahan, suatu bukti, atas 
realitas dan penegasan akan kebenaran. Wahyu Al-Qur’an dan Hadist adalah suatu 
tanda yang jelas, bukti atau indikasi, makna atau signifikansi bagi seorang 
pemerhati yang harus diamati, direnungkan, dan dipahami. Setiap gagasan, saran, 
pemikiran, penemuan ilmiah, tatanan sosial yang igaliter, dan ditemukannya 
kebenaran Ilahi adalah wahyu, kerna ia memperkaya pengetahuan, petunjuk, dan 
kesejahteraan manusia serta membebaskan pikiran-pikiran, moral, dan emosi-
emosi terbelenggu dan meninggikan harkat dan martabat manusi yang tertindas 
oleh kekuatan kezhaliman, tirani, dan takhayyul. Bagi Al-Qur’an, kelahiran manusia, 
masyarakat, budaya, peradaban, bahasa, ras, suku itu di ambil hikmahnya oleh 
manusia. Hal ini di jelaskan dalam surat Ar-Rum ayat 25-30. 

Dari ayat-ayat tersebut diperoleh, bahwa munculnya kesadaran terhadap 
petunjuk-petunjuk Allah Swt, berupa karunia dan kenikmatan hidup, pengetahuan, 
keadilan, dan persamaan, diperuntukkan untuk manusia, atas dasar konsekwensi 
bahwa manusia yang mampu bersyukur, menggunakan akalnya untuk berfikir dan 
memiliki rasa persaudaraan sesame manusia tanpa mempersoalkan suku, agama, 
warna kulit, dan akal merupakan anugrah dari Allah Swt, tetapi cara 
penggunaannya berbeda antara seseorang dengan lainnya disebabkan perbedaan 
antara mereka sendiri. Konsep ini ialah manifestasi prinsip-prinsip pewahyuan 
yang menjadi pedoman hidup universal manusia. Tanpa disadari proses dialektika, 
ini meliputi petunjuk-petunjuk Allah untuk manusia. Pemahaman seperti inilah 
yang di maksud ‘Abbas Muhammad al-Aqqad: “Kita berkewajiban memahami Al-

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  444 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

Qur’an di masa sekarang ini sebagaimana wajibnya orang-orang Arab yang hidup 
di masa dakwah Nabi Muhammad Saw. 

Kemudian Al-Qur’an, sebagai kitab suci umat Islam memegang peranan 
penting dalam kehidupan manusia. Statusnya sebagai firman Allah yang berfungsi 
sebagai penghubung antara manusia dan penciptanya. Oleh karena itu Al-Qur'an 
adalah sumber hukum, iman, akhlak dan peradaban. Walaupun Al-Qur’an tidak 
memberikan indikasi langsung tentang dinamika masyarakat namun tetap 
memberikan indikasi tentang karakteristik dan kualitas budaya populer meskipun 
semua itu membutuhkan upaya untuk menafsirkan dan mengembangkan 
pemikiran yang kompleks. Selain itu Al-Qur'an memerintahkan umat manusia 
untuk memikirkan pembentuka dan dinamika peradaban dengan karakteristik 
tertentu dan umat Islam dapat merekonstruksi peradaban yang ideal dan baik 
berdasarkan petunjuk dalam Al-Qur'an. Sebagaimana firman Allah pada (QS al-
Baqarah/2: 185) yaitu: 

 

 دَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَ لْيَصُمْهُُۗ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيْْٓ انُْزلَِ فِيْهِ الْقُرْاٰنُ هُدًى ل لِنَّاسِ وَبَ يِ نٰتٍ مِ نَ الْْدُٰى وَالْفُرْقاَنِِۚ فَمَنْ شَهِ 

ُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلََ يرُيِْدُ بِ  مٍ اخَُرَُۗ يرُيِْدُ اللّٰ  ةٌ مِ نْ ايََّّ ةَ وَمَنْ كَانَ مَريِْضًا اوَْ عَلٰى سَفَرٍ فَعِدَّ  كُمُ الْعُسْرََۖ وَلتُِكْمِلُوا الْعِدَّ

وُا اللّٰ َ عَلٰى مَا هَدٰىكُمْ وَلَعَلَّكُمْ   ۝١٨٥تَشْكُرُوْنَ وَلتُِكَبِّ 

 
Artinya “Bulan Ramadan adalah (bulan) yang di dalamnya diturunkan Al-Qur'an, 
sebagai petunjuk bagi manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu 
dan pembeda (antara yang benar dan yang batil). Karena itu, barangsiapa di antara 
kamu ada di bulan itu, maka berpuasalah. Dan barangsiapa sakit atau dalam 
perjalanan (dia tidak berpuasa), maka (wajib menggantinya), sebanyak hari yang 
ditinggalkannya itu, pada hari-hari yang lain. Allah menghendaki kemudahan 
bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Hendaklah kamu mencukupkan 
bilangannya dan mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan 
kepadamu, agar kamu bersyukur ” (QS al-Baqarah/2: 185) 

 
Dari ayat diatas menjelaskan bahwa salah satu fungsi Al-Qur’an adalah 

sebagai petunjuk bagi umat manusia dalam menjalani kehidupan di dunia. Dengan 
kata lain Al-Qur’an dapat menjadi petunjuk atau pedoman dalam membentuk 
peradaban yang maju dalam setiap aspek kehidupan seperti pengetahuan, 
teknologi, sosial budaya dll. Lalu isi dalam Al-Qur’an diantaranya berisi hukum, 
nasehat dan suri teladan yang apabila diimplementasikan dalam kehidupan akan 
bisa menciptakan manfaat bagi keberlangsungan hidup manusia. 

 
Merubah Peradaban Dengan Tafsir Al-Qur’an 

Tafsir Al-Qur’an adalah penjelasan tentang maksud firman-firman Allah 
sesuai dengan kemampuan manusia. Kemampuan itu bartingkat-tingkat, sehingga 
apa yang di cerna atau diperoleh oleh seorang mufassir bertingkat-tingkat pula. 
Pada masa Al-Qur’an turun, Nabi Muhammad Saw merupakan satu-satunya 
sumber dalam memahami Al-Qur’an dan kita tahu dan yakin bahwa langkah-
langkah beliau merupakan sebagai wujut dari pemahamannya terhadap Al-Qur’an 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  445 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

yang secara langsung maupun tidak langsung, hal itu memberikan pesan kepada 
umat beliau bahwa umat islam ini akan menciptakan masa depannya dengan Al-
Qur’an. Itulah sebabnya dalam sejarah, kita perlu melihat langkah Nabi Saw. 

Paling tidak ada dua ayat yang menjelaskan mengenai syarat adanya 
perubahan masyarakat menuju peradaban yang lebih maju atau sebaliknya yaitu 
terdapat dalam ayat 53 surah al-Anfal dan ayat 11 surah ar-Ra’du. Berikut 
tafsirannya dalam “Tafsir al-Misbah”. Kedua ayat tersebut berbicara tentang 
perubahan, ayat pertama berbicara tentang perubahan nikmat, sedangkan ayat 
kedua membicara tentang perubahan apapun yakni baik dari segi nikmat, murka 
ilahi, perubahan dari pandangan negatif ke positif ataupun sebaliknya. Beberapa 
hal yang perlu digaris bawahi dari ayat penafsiran ayat tersebut: 

1. Ayat-ayat tersebut berbicara tentang perubahan sosial yang berlaku bagi 
masyarakat masa lalu, masa kini, dan masa mendatang. Keduanya berbicara 
tentang hokum-hukum kemasyarakatan dan bukan menyangkut individu. 
Ini dipahami dari penggunaan kata qaum pada kedua ayat tersebut. Dan kata 
qaum tersebut menunjukkan bahwa hokum kemasyarakatan ini hanya 
berlaku bagi kaum muslimin atau satu suku, ras, dan agama tertentu, tapi ia 
berlaku umum, kapan dan dimanapun mereka berada. 

2. Karna ayat ini berbicara tentang qaum, maka hal ini berarti sunnatullah yang 
dibicarakan ini berkaitan dengan kehidupan duniawi, bukan ukhrowi. Hal 
ini menjelaskan tentang ada nya pertanggung jawaban yang bersifat pribadi 
da nada juga yang bersifat tanggung jawab sosial yang bersifat kolektif.  

3. Kedua ayat tersebut juga berbicara tentang dua pelaku perubahan. Pelaku 
pertama adalah Allah Swt yang mengubah nikmat kepada murka atau 
sebaliknya yang di alami oleh suatu  masyarakat. Dan pelaku kedua adalah 
manusia, dalam hal ini masyarakat yang melakukan perubahan pada sisi diri 
mereka sendiri. Namun perubahan tersebut tetap terjadi akibat campur 
tangan Allah Swt. 

 
Kaitan Konteks Kesejarahan Dan Al-Qur’an  

Sejarah menurut Ibnu Khaldun adalah catatan tentang masyarakat umat 
manusia atau peradaban dunia yang berisi tentang perubahan yang terjadi pada 
watak masyarakat itu, seperti kelahiran, keramah-tamhan, dan solidaritas golongan 
tentang revolusi dan pemberontakan rakyat melawan golongan lainnya yang 
berakibat timbulnya kerajaan-kerajaan dan Negara dengan tingkatan yang 
bermacam-macam dari segi kedudukan dan kegiantannya. Sedangkan ayat Al-
Qur’an adalah data primer karna meskipun Al-Qur’an yang sampai kepada kita 
tidak ditulis sendiri oleh Nabi Muhammad Saw, umat islam meyakini 
ketersambungan pada Nabi Muhammad Saw lewat prinsip tawatur yang koheren 
dalam definisi Al-Qur’an. Adapun ayat-ayat Al-Qur’an notabenenya merupakan 
perkataan atau kalam Allah Swt yang berisikan perintah dan larangan kepada umat 
manusia. Secara eksplisit berupa kabar gembira dan peringatan. Dari definisi 
komulatif kedua variabel tersebut dapat diberikan pemaknaan bahwa ayat-ayat Al-
Qur’an dan sejarah merupakan dokumen tertulis yang tidak perlu dipertanyakan 
lagi keasliannya sebagai bagian dari kesaksian langsung terhadap realita sekitarnya, 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  446 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

termasuk berisikan peristiwa yang nyata manusia masa dahulu, yang mengalami 
perubahan yang berupa kemajuan ataupun kemunduran dalam kehidupan mereka 
akibat dari watak atau ulah masyarakat itu sendiri. 

 
Periodesasi Perkembangan Peradaban Islam Menurut Para Ahli 

Menurut Nourouzzaman Shiddiqy Sejarah peradaaban Islam dibagi menjadi 
tiga periode; pertama, periode klasik (+650–1258 M); kedua, periode pertengahan 
(jatuhnya Baghdad sampai ke penghujung abad ke-17 M) dan periode modern 
(mulai abad ke-18 sampai sekarang). Sama dengan Nourouzzamam adalah Harun 
Nasution Sejarah peradaban Islam dibagi menjadi tiga periode: pertama, periode 
klasik (650–1250 an); kedua, periode pertengahan (1250 – 1800 an) dan periode 
modern (1800 sampai sekarang). 
1. Periode Klasik 

Periode Klasik merupakan masa kemajuan, keemasan dan kejayaan Islam 
dan dibagi ke dalam dua fase: 

a) Pertama, adalah fase ekspansi, integrasi dan pusat kemajuan (650 – 1000 M). 
Di masa inilah daerah Islam meluas melalui Afrika utara sampai ke Spanyol 
di belahan Barat dan melalui Persia sampai ke India di belahan Timur. 
Daerah-daerah itu tunduk kepada kekuasaan Islam. Di masa ini pulalah 
berkembang dan memuncak ilmu pengetahuan, baik dalam bidang agama 
maupun umum dan kebudayaan serta peradaban Islam. Di masa inilah yang 
menghasilkan ulama-ulama besar, seperti 6 Syamruddin Nasution | Sejarah 
Perkembangan Peradaban Islam Imam Malik, Imam Abu Hanifah, Imam 
Syafi’i dan Imam Ibn Hambal dalam bidang Fiqh. Imam al-Asya’ri, Imam al-
Maturidi, Wasil ibn ‘Ata’ , Abu Huzail, Al-Nazzam dan Al-Jubba’i dalam 
bidang Teologi. Zunnun al-Misri, Abu Yazid al-Bustami dan al-Hallaj dalam 
bidang Tasawuf. AlKindi, al-Farabi, Ibn Sina dan Ibn Miskawaih dalam 
bidang Falsafat. Ibn Hayyam, al-Khawarizmi, al-Mas’udi dan alRazi dalam 
bidang Ilmu Pengetahuan, dan lainlainnya. 

b) Kedua, fase disintegrasi (1000 – 1250 M). Di masa ini keutuhan umat Islam 
dalam bidang politik mulai pecah. Kekuasaan khalifah menurun dan 
akhirnya Baghdad dapat dirampas dan dihancurkan oleh Hulagu Khan di 
tahun 1258 M. Khalifah sebagai lambang kesatuan politik umat Islam hilang. 
Pada fase kemajuan, Islam mengalami internasionalisasi. Pada masa Bani 
Umayyah, Islam mulai masuk ke Eropa melalui Spanyol. Pengaruh Islam 
kemudian meluas dari Afrika Utara sampai Spanyol di belahan Barat. Lebih 
lanjut, perluasan ini menyentuh Persia hingga ke India di belahan Timur. 
Mengutip buku Sejarah Peradaban Islam karya Syamruddin Nasution, pada 
masa ini ilmu pengetahuan dan arsitektur berkembang di kotakota Spanyol, 
seperti Cordoba dan Granada. Beberapa bangunan dengan arsitektur megah 
juga dibangun, seperti istana Az Zahra Cordoba dan istana Alhambra 
Granada. Sejumlah ulama besar bermunculan di fase ini, yaitu Imam Malik, 
Imam Abu Anifah, Imam Syafi’i, dan Imam Ibn Hambal dalam bidang fikih. 
Adapun dalam bidang teologi muncul Imam alAsya’ri, Imam al-Maturidi, 
Wasil ibn ‘Ata’, Abu Huzail, Al-Nazzam, dan Al-Jubba’i. Pada masa ini, 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  447 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

perubahan bahasa administrasi dari bahasa Yunani dan bahasa Pahlawi ke 
Bahasa Arab dimulai oleh Abdul Malik. Orang–orang bukan Arab pada 
waktu itu telah mulai pandai berbahasa Arab. Untuk menyempurnakan 
pengetahuan mereka tentang bahasa Arab, terutama pengetahuan pemeluk– 
pemeluk Islam baru dari bangsa–bangsa bukan Arab, perhatian kepada 
bahasa Arab, terutama tata bahasanya mulai diperhatikan. Inilah yang 
mendorong Imam Sibawaih untuk menyusun al–Kitab, yang selanjutnya 
menjadi pegangan dalam masalah tata bahasa Arab. Perhatian kepada syair 
Arab Jahiliah timbul kembali dan penyair–penyair Arab baru mulai muncul, 
misalnya Umar bin Abu Rabi’ah (w. 719 M), Jamil al–Udhri (w. 701 M), Qays 
bin al– Mulawwah (w. 699 M) yang dikenal dengan nama Laila Majnun, al–
Farazdaq (w. 732 M), Jarir (w. 792 M), dan al–Akhtal (w. 710 M). Selain itu, 
perhatian dalam bidang tafsir, hadis, fikih, dan ilmu kalam pada zaman ini 
juga mulai muncul. Inilah yang kemudian memunculkan nama–nama seperti 
Hasan al– Bashri, Ibnu Syihab al–Zuhri, dan Washil bin Atha’. Kufah dan 
Bashrah di Irak menjadi pusat dari kegiatan–kegiatan ilmiah ini.Sayangnya, 
pada fase disintegrasi keutuhan umat Islam dalam bidang politik mulai 
pecah. Baghdad dirampas dan dihancurkan oleh Hulagu Khan pada 1258. 
Kekhalifahan sebagai simbol keutuhan politik mulai runtuh dan digantikan 
pemerintahan otonom di berbagai kawasan. 

2. Periode Pertengahan 
a) Periode pertengahan juga dibagi ke dalam dua fase. Pertama, fase 

kemunduran (1250 – 1500 M). Di masa ini desentralisasi dan disintegrasi 
bertambah meningkat. Perbedaan antara Sunni dan Syi’ah dan juga antara 
Arab dan Persia bertambah nyata kelihatan. Dunia Islam terbagi dua. Bagian 
Arab yang terdiri dari Arabia, Irak, Suria, Palestina, Mesir dan Afrika utara 
berpusat di Mesir. Bagian Persia yang terdiri dari Balkan, Asia kecil, Persia 
dan Asia tengah berpusat di Iran. Kebudayaan Persia mendesak kebudayaan 
Arab. Pada fase ini, di kalangan umat Islam semakin meluas pendapat bahwa 
pintu ijtihat tertutup. Demikian juga tarekat dengan pengaruh negatifnya. 
Perhatian pada ilmu pengetahuan kurang sekali. Umat Islam di Spanyol 
dipaksa masuk Kristen atau keluar dari daerah itu. Pada zaman ini Jenghiz 
Khan dan keturunannya datang menghancurkan dunia Islam. Jenghiz Khan 
berasal dari Mongolia. Setelah menduduki Peking di tahun 1212 M, ia 
mengalihkan serangannya ke arah Barat. Satu demi satu kerajaan-kerajaan 
Islam jatuh ke tangannya. Transoxania dan Khawarizm dikalahkan di tahun 
1219/1220 M. Kerajaan Ghazna pada tahun 1221 M. Azebaijan pada tahun 
1223 M dan Saljuk di Asia Kecil pada tahun 1243 M, dari sini ia meneruskan 
seranganserangannya ke Eropa dan Rusia. Di India, persaingan dan 
peperangan untuk merebut kekuasaan juga selalu terjadi sehingga India 
senantiasa menghadapi perubahan penguasa. Ketika dinasti baru berkuasa, 
kemudian dijatuhkan dan diganti oleh yang lain. Di Spanyol terjadi 
peperangan di antara dinasti-dinasti Islam yang ada di sana dengan raja-raja 
Kristen. Di dalam peperangan itu, raja-raja Kristen menggunakan politik 
adu-domba antara dinastidinasti Islam tersebut. Sebaliknya, raja-raja Kristen 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  448 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

bergabung menjadi satu, dan akhirnya satu demi satu dinasti-dinasti Islam 
dapat dikalahkan. Cordova jatuh pada tahun 1238 M, Sevilla di tahun 1248 
M, dan akhirnya Granada jatuh pada tahun 1491 M. Pada saat itu umat Islam 
dihadapkan pada dua pilihan, masuk Kristen atau keluar dari Spanyol. Di 
tahun 1609 M boleh dikatakan tidak ada lagi orang Islam di Spanyol. 
Umumnya mereka pindah ke kotakota di pantai utara Afrika. 

b) Kedua, fase kemajuan islam II (1500 – 1700 M) Fase kemajuan ini merupakan 
kemajuan Islam II. Tiga kerajaan besar yang dimaksud ialah Kerajaan 
Usmani di Turki, Kerajaan Safawi di Persia, dan Kerajaan Mughal di India. 
Di India, bahasa Urdu juga meningkat menjadi bahasa literature dan 
menggantikan bahasa Persia yang sebelumnya digunakan di kalangan istana 
sultan-sultan di Delhi. Menurut sejarahnya penulis-penulis besar pertama 
dalam bahasa ini adalah Mazhar, Saudah, Dard dan Mir, kesemuanya di 
abad ke-18 M. Gedung-gedung bersejarah yang ditinggalkan periode ini 
antara lain Taj Mahal di Agra, benteng Merah, masjid-masjid, istana-istana, 
dan gedung-gedung pemerintahan di Delhi. Akan tetapi, perhatian pada 
ilmu pengetahuan kurang sekali dan ilmu pengetahuan di seluruh dunia 
Islam sedang mengalami kemerosotan.Tarekat terus mempunyai pengaruh 
besar dalam hidup Umat Islam. Dengan timbulnya Turki dan India sebagai 
kerajaan besar, di samping bahasa Arab dan Persia, bahasa Turki dan bahasa 
Urdu juga mulai muncul sebagai bahasa penting dalam Islam. Kedudukan 
bahasa Arab menjadi bahasa persatuan bertambah menurun, 
(Muchsin,2002). Kemajuan Islam II ini lebih banyak merupakan kemajuan 
dalam bidang politik dan jauh lebih kecil dari kemajuan Islam I. Di samping 
itu, Barat mulai bangkit terutama dengan terbukanya jalan ke pusat rempah-
rempah dan bahan-bahan mentah di Timur Jauh, melalui Afrika Selatan dan 
ditemukannya Amerika oleh Columbus di tahun dan masa kemunduran 
(1700 – 1800 M). Tiga kerajaan besar tersebut adalah kerajaan Usmani di 
Turki, kerajaan Safawi di Persia dan kerajaan Mughal di India.Kejayaan 
Islam pada tiga kerajaan besar ini terlihat dalam bentuk arsitek sampai 
sekarang dapat dilihat di Istambul, Iran dan Delhi.Perhatian pada ilmu 
pengetahuan kurang sekali.Masa kemunduran, Kerajaan Safawi 
dihancurkan oleh seranganserangan bangsa Afghan.Kerajaan Mughal 
diperkecil oleh pukulan-pukulan raja-raja India.Kerajaan Usmani terpukul 
di Eropa.Umat Islam semakin mundur dan statis.Dalam pada itu, Eropa 
bertambah kaya dan maju.Penjajahan Barat dengan kekuatan yang 
dimilikinya meningkat ke dunia Islam. Akhirnya Napoleon menduduki 
Mesir di tahun 1748 M. Saat itu Mesir adalah salah satu pusat peradaban 
Islam yang terpenting. 

c) Fase Kemunduran II (1700-1800 M) Pada masa ini kekuasaan militer dan 
politik umat Islam semakin menurun. Perdagangan dan ekonomi umat Islam 
juga jatuh dengan hilangnya monopoli dagang antara Timur dan Barat dari 
tangan mereka. Ilmu Pengetahuan di dunia Islam dalam keadaan stagnansi. 
Tarekat-tarekat diliputi oleh suasana khurafat. Umat Islam dipengaruhi oleh 
sifat fatalistis. Dunia Islam mengalami kemunduran dan statis. Sementara 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  449 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

Eropa dengan kekayaan-kekayaan yang diangkut dari Amerika dan laba dari 
perdagangan langsung dengan Timur jauh bertambah kaya dan maju. 
Penetrasi Barat, yang kekuatannya bertambah besar ke dunia Islam yang 
didudukinya, kian lama bertambah mendalam. Akhirnya di tahun 1798 M 
Napoleon menduduki Mesir, sebagai salah satu pusat Islam terpenting. 
Jatuhnya pusat Islam ini ke tangan Barat, menginsafkan dunia Islam akan 
kelemahannya dan menyadarkan umat Islam bahwa di Barat telah timbul 
peradaban yang lebih tinggi dari peradaban Islam, dan merupakan ancaman 
bagi hidup Islam sendiri. 

3. Periode Modern 
Periode modern (1800 M–sekarang) merupakan zaman kebangkitan umat 

Islam yang mulai sadar bahwa di Barat telah timbul peradaban baru yang lebih 
tinggi. Ekspedisi Napoleon di Mesir yang berakhir pada tahun 1801 M membuka 
mata dunia Islam, terutama Turki dan Mesir, akan kemunduran dan kelemahan 
umat Islam. Raja-raja dan para pemuka Islam mulai memikirkan cara meningkatkan 
mutu dan kekuatan umat Islam kembali. Kontak Islam dengan Barat sejak masa ini 
berlainan sekali dengan kontak Islam dengan Barat periode klasik. Pada waktu itu, 
Islam sedang naik dan Barat sedang dalam kegelapan. Sekarang sebaliknya, Islam 
tampak dalam kegelapan dan Barat tampak gemilang. Dengan demikian, timbullah 
sesuatu yang disebut pemikiran dan aliran pembaharuan atau modernisasi dalam 
Islam. Pemuka-pemuka Islam mengeluarkan pemikiran-pemikiran cara membuat 
umat Islam maju kembali, sebagaimana yang terjadi pada periode klasik. Usaha-
usaha ke arah itu mulai dijalankan di kalangan umat Islam. Namun, Barat di sisi 
lain juga bertambah maju dalam hal itu. Kebangkitan umat Islam ini dibagi lagi 
menjadi dua periode, yakni kebangkitan awal (1800–1967) dan kebangkitan kedua 
(1967–sekarang). Pada periode kebangkitan awal, muncul kesadaran pentingnya 
pembaharuan dalam Islam, baik secara politik, militer, sosial, dan budaya. 
Sementara itu, pada kebangkitan kedua, kekalahan Arab oleh Israel tahun 1967 
menjadi titik yang menggugah umat. Inilah yang kemudian menyebabkan 
berkembangnya pemikiran-pemikiran filosofis dan metodologis dalam rangka 
pembaharuan Islam pada era kontemporer. Beberapa tokoh pembaharu atau 
modernisasi di kalangan dunia Islam, yaitu Muhammad bin Abdul Wahab di 
Arabia; Muhammad Abduh, Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Rasyid Ridha di 
Mesir; Sayyid Ahmad Khan, Syah Waliyullah dan Muhammad Iqbal di India; H. 
Abdul Karim Amrullah, K.H. Ahmad Dahlan, dan KH. Hasyim Asy’ari di 
Indonesia; dan masih banyak yang lainnya. 

 
Sejarah Peradaban Dinasti Abbasiyah 

Kemajuan peradaban islam sangat erat kaitannya dengan sejarah islam karna 
metode pengajaran islam telah berlangsung sepanjang sejarah islam, dan telah 
tercipta sejalan dengan peningkatan sosial budaya umat islam. Melalui sejarah 
islam pula, umat islam dapat meniru pola ajaran islam dimasa lalu. Adapun 
peradaban islam mengalami puncak kejayaannya selama priode Abbasiyah. 
Kemajuan ilmu pengetahuan yang sangat maju dimulai dari penafsiran tulisan-
tulisan jarak jauh, terutama yang berbahasa Yunani ke dalam bahasa Arab. 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 
 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  450 
 

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar 

  Dinasti Abbasiyah merupakan salah satu dinasti Islam terpenting dalam 
sejarah peradaban Islam. Dinasti ini berkuasa selama sekitar 5 abad,dari tahun 750 
hingga 1258 M, menggantikan kekuasaan dinasti Umayyah sebelumnya yang 
dianggap telah menyimpang jauh dari nilai-nilai islam dan melakukan diskriminasi 
terhadap non-Arab. Dinasti Abbasiyah membawa perubahan signifikan terhadap 
peradaban islam. Mereka memindahkan ibu kota kekhalifahan dari Damaskus ke 
Baghdad, dan menjadikan Al-Qur’an sebagai inspiratif yang kemudian 
berkembang menjadi pusat dan sumber ilmu pengetahuan, budaya, dan 
perdagangan dunia. Puncak kejayaannya berlangsung pada abad ke-8 dan ke-9 M, 
yang dipimpin oleh Khalifah Harun al-Rasyid dan putranya Ma’mun. Pada masa 
ini dinasti Abbasiyah mengalami kemakmuran ekonomi dan stabilitas politik, 
kemajuan ilmu pengetahuan dan pendidikan, perkembangan budaya dan seni, 
toleransi dan pularisme. Dan perkembangan dinasti Abbasiyah telah memainkan 
peran penting dalam sejarah peradaban Islam karna kompleksitas peradaban Islam 
yang berkembang dimasa itu. 

 
SIMPULAN 

 Kajian ini menegaskan bahwa Al-Qur’an memiliki peran strategis dan 
fundamental dalam membangun peradaban Islam, tidak hanya sebagai sumber 
ajaran teologis, tetapi juga sebagai landasan nilai sosial, etika, dan intelektual yang 
membentuk tatanan masyarakat berkeadaban. Sepanjang sejarah Islam, nilai-nilai 
Al-Qur’an terbukti mendorong lahirnya struktur sosial yang adil, pengembangan 
ilmu pengetahuan, serta integrasi antara iman dan rasionalitas yang menjadi ciri 
khas peradaban Islam, khususnya pada masa kejayaannya. Temuan ini 
menunjukkan bahwa Al-Qur’an memiliki relevansi historis dan sosiologis yang 
berkelanjutan, sehingga revitalisasi pemahaman Al-Qur’an sebagai sumber nilai 
peradaban menjadi penting dalam merespons tantangan umat Islam di era 
kontemporer.  

 
DAFTAR RUJUKAN 
Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. Kuala Lumpur: International Institute 

of Islamic Thought and Civilization. 
Azra, A. (2017). Islam in the Indonesian world: An account of institutional formation. 

Bandung: Mizan. 
Hodgson, M. G. S. (1974). The venture of Islam: Conscience and history in a world 

civilization (Vol. 1–3). Chicago, IL: University of Chicago Press. 
Nasr, S. H. (2003). Islamic philosophy from its origin to the present. Albany, NY: State 

University of New York Press. 
Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. 

Chicago, IL: University of Chicago Press. 
Rosenthal, F. (2007). Knowledge triumphant: The concept of knowledge in medieval Islam. 

Leiden: Brill. 
Saïd, E. W. (1978). Orientalism. New York, NY: Pantheon Books. 
Shah, M. (2013). The Qur’an and the formation of Islamic civilization. Journal of 

Qur’anic Studies, 15(2), 45–63. https://doi.org/10.3366/jqs.2013.0102 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

