=4 QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid

B Volume 1 Number 2 December 2025

N DOI: https:/ /doi.ore/10.61104/qd.v1i2.717

Peran Al-Qur’an Dalam Membangun Peradaban Islam

Rahmatul Hamdal, Syamzaimar?
Institut Sains Al-Qur’an Syekh Ibrahim Pasir Pengaraian, Indonesia
Email Korrespondensi: syakilamazaya0l@gmail.com, syamzaimar25@gmail.com

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 31 Desember 2025

ABSTRACT

The Qur’an, as the holy scripture of Islam, plays a fundamental role in shaping and directing
Islamic civilization from the prophetic era to the golden age of Islam across various regions.
Beyond its function as a spiritual guide, the Qur’an serves as a source of ethical, social, legal,
educational, and political values that construct a civilized social order. This article aims to
examine the role of the Qur’an in building Islamic civilization and its relevance within
historical and social dynamics. This study employs a qualitative approach using a literature
review method by analyzing Qur’anic verses, classical and contemporary interpretations,
and relevant historical literature. The findings reveal that the Qur’an has made a significant
contribution to the formation of just social structures, the strengthening of humanitarian
values, and the advancement of science and technology, particularly during the Islamic
golden age such as the Abbasid period. These results affirm that the Qur’an remains not only
theologically relevant but also historically and sociologically influential in sustaining and
transforming Islamic civilization.

Keywords: Qur’an, Islamic civilization, social values, Abbasid Dynasty

ABSTRAK

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam memiliki peran fundamental dalam
membangun dan mengarahkan peradaban Islam sejak masa kenabian hingga
periode kejayaan Islam di berbagai wilayah dunia. Al-Qur’an tidak hanya berfungsi
sebagai pedoman spiritual, tetapi juga menjadi sumber nilai-nilai etika, sosial,
hukum, pendidikan, dan politik yang membentuk tatanan masyarakat
berkeadaban. Artikel ini bertujuan menganalisis peran Al-Qur'an dalam
membangun peradaban Islam serta relevansinya dalam dinamika sejarah dan sosial
umat Islam. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka melalui penelaahan ayat-ayat Al-Qur’an, tafsir, dan literatur sejarah Islam
yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an berkontribusi signifikan
dalam membentuk struktur sosial yang adil, memperkuat nilai-nilai kemanusiaan,
serta mendorong kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, terutama pada masa
kejayaan Islam seperti era Dinasti Abbasiyah. Temuan ini menegaskan bahwa Al-
Qur’an tidak hanya memiliki relevansi teologis, tetapi juga historis dan sosiologis
dalam membangun dan mentransformasikan peradaban Islam secara
berkelanjutan.

Kata Kunci: Al-Qur’an, peradaban Islam, nilai sosial, Dinasti Abbasiyah

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 441
Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:syakilamazaya01@gmail.com
mailto:syamzaimar25@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid
Volume 1 Number 2 December 2025

PENDAHULUAN

Al-Qur’an menempati posisi sentral dalam kehidupan umat Islam sebagai
sumber utama ajaran, nilai, dan pedoman hidup. Kehadirannya tidak hanya
dipahami dalam dimensi teologis dan ritual, tetapi juga memiliki implikasi luas
terhadap pembentukan tatanan sosial, budaya, hukum, dan peradaban. Sejak masa
awal Islam, Al-Qur’an menjadi fondasi utama dalam membangun pola pikir, sistem
nilai, serta orientasi moral masyarakat Muslim. Oleh karena itu, pembacaan Al-
Qur’an secara kontekstual dan historis menjadi penting untuk memahami
bagaimana kitab suci ini berkontribusi dalam membentuk peradaban Islam yang
berkeadilan, berilmu, dan beradab.

Dalam perspektif sejarah, kemajuan peradaban Islam tidak dapat dilepaskan
dari internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan sosial dan kelembagaan
umat Islam. Nilai keadilan, persamaan, penghormatan terhadap ilmu pengetahuan,
serta tanggung jawab sosial yang terkandung dalam Al-Qur'an menjadi spirit
utama bagi lahirnya institusi pendidikan, sistem pemerintahan, dan tata sosial yang
relatif maju pada masanya. Peradaban Islam berkembang tidak semata-mata karena
kekuatan politik atau ekonomi, melainkan karena integrasi antara wahyu dan akal
yang mendorong kemajuan intelektual dan etika sosial secara bersamaan.

Peran Al-Qur’an dalam membentuk peradaban Islam juga tampak jelas pada
masa kejayaan Islam, terutama pada periode Dinasti Abbasiyah. Pada fase ini, Al-
Qur’an tidak hanya dijadikan rujukan normatif, tetapi juga menjadi sumber
inspirasi bagi perkembangan ilmu pengetahuan, filsafat, sains, dan teknologi.
Tradisi keilmuan yang berkembang di pusat-pusat peradaban Islam menunjukkan
bahwa ajaran Al-Qur'an mendorong umat Islam untuk membaca realitas,
mengembangkan rasionalitas, serta memadukan iman dengan ilmu pengetahuan.
Hal ini menegaskan bahwa Al-Qur’an memiliki dimensi peradaban yang bersifat
progresif dan dinamis.

Namun demikian, dalam konteks kontemporer, pemahaman terhadap Al-
Qur’an sering kali mengalami reduksi makna, terbatas pada aspek ibadah
individual dan simbol keagamaan semata. Akibatnya, dimensi sosial dan
peradaban Al-Qur’an kurang mendapat perhatian serius dalam wacana keilmuan
dan praksis sosial umat Islam. Tantangan globalisasi, modernitas, dan krisis nilai
yang dihadapi masyarakat Muslim dewasa ini menuntut adanya revitalisasi
pemahaman Al-Qur'an sebagai sumber nilai peradaban yang relevan dan
kontekstual dengan perkembangan zaman.

Sejumlah kajian terdahulu telah membahas hubungan antara Al-Qur’an dan
peradaban Islam, baik dari perspektif teologis, historis, maupun sosiologis. Namun,
sebagian penelitian masih cenderung bersifat deskriptif normatif dan belum secara
komprehensif mengaitkan nilai-nilai Al-Qur’an dengan dinamika pembentukan
peradaban Islam dalam lintasan sejarah. Celah ini menunjukkan perlunya kajian
yang menempatkan Al-Qur’an tidak hanya sebagai teks suci, tetapi juga sebagai
sumber nilai yang hidup dan membentuk realitas sosial umat Islam secara
berkelanjutan.

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini disusun untuk mengkaji secara
mendalam peran Al-Qur’an dalam membangun peradaban Islam, baik dalam

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 442
Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid
Volume 1 Number 2 December 2025

dimensi historis maupun sosial, serta menelaah relevansinya dalam konteks
kehidupan umat Islam masa kini, dengan tujuan penelitian untuk menganalisis
kontribusi Al-Qur'an sebagai sumber nilai utama dalam pembentukan,
pengembangan, dan transformasi peradaban Islam.

METODE

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research) yang bertujuan menelaah secara sistematis peran Al-
Qur’an dalam membangun peradaban Islam. Data diperoleh melalui penelusuran
dan analisis sumber-sumber primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an serta kitab tafsir
klasik dan kontemporer, serta sumber sekunder yang meliputi buku akademik,
artikel jurnal ilmiah, dan literatur sejarah Islam yang relevan. Teknik pengumpulan
data dilakukan melalui dokumentasi, sedangkan analisis data menggunakan
metode analisis deskriptif-analitis dengan pendekatan historis dan konseptual
untuk mengkaji keterkaitan antara nilai-nilai Al-Qur'an dan dinamika
perkembangan peradaban Islam. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber
dan penguatan argumen berbasis literatur ilmiah yang kredibel dan dapat
dipertanggungjawabkan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Al-Qur’an Sebagai Sumber Asas Peradaban Islam

Al-Qur'an adalah kitab yang diwahyukan dan dimanifestasikan,
disingkapkan, atau diumumkan. Ia adalah suatu pencerahan, suatu bukti, atas
realitas dan penegasan akan kebenaran. Wahyu Al-Qur’an dan Hadist adalah suatu
tanda yang jelas, bukti atau indikasi, makna atau signifikansi bagi seorang
pemerhati yang harus diamati, direnungkan, dan dipahami. Setiap gagasan, saran,
pemikiran, penemuan ilmiah, tatanan sosial yang igaliter, dan ditemukannya
kebenaran Ilahi adalah wahyu, kerna ia memperkaya pengetahuan, petunjuk, dan
kesejahteraan manusia serta membebaskan pikiran-pikiran, moral, dan emosi-
emosi terbelenggu dan meninggikan harkat dan martabat manusi yang tertindas
oleh kekuatan kezhaliman, tirani, dan takhayyul. Bagi Al-Qur’an, kelahiran manusia,
masyarakat, budaya, peradaban, bahasa, ras, suku itu di ambil hikmahnya oleh
manusia. Hal ini di jelaskan dalam surat Ar-Rum ayat 25-30.

Dari ayat-ayat tersebut diperoleh, bahwa munculnya kesadaran terhadap
petunjuk-petunjuk Allah Swt, berupa karunia dan kenikmatan hidup, pengetahuan,
keadilan, dan persamaan, diperuntukkan untuk manusia, atas dasar konsekwensi
bahwa manusia yang mampu bersyukur, menggunakan akalnya untuk berfikir dan
memiliki rasa persaudaraan sesame manusia tanpa mempersoalkan suku, agama,
warna kulit, dan akal merupakan anugrah dari Allah Swt, tetapi cara
penggunaannya berbeda antara seseorang dengan lainnya disebabkan perbedaan
antara mereka sendiri. Konsep ini ialah manifestasi prinsip-prinsip pewahyuan
yang menjadi pedoman hidup universal manusia. Tanpa disadari proses dialektika,
ini meliputi petunjuk-petunjuk Allah untuk manusia. Pemahaman seperti inilah
yang di maksud “Abbas Muhammad al-Aqqad: “Kita berkewajiban memahami Al-

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 443
Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Qur’an di masa sekarang ini sebagaimana wajibnya orang-orang Arab yang hidup
di masa dakwah Nabi Muhammad Saw.

Kemudian Al-Qur’an, sebagai kitab suci umat Islam memegang peranan
penting dalam kehidupan manusia. Statusnya sebagai firman Allah yang berfungsi
sebagai penghubung antara manusia dan penciptanya. Oleh karena itu Al-Qur'an
adalah sumber hukum, iman, akhlak dan peradaban. Walaupun Al-Qur’an tidak
memberikan indikasi langsung tentang dinamika masyarakat namun tetap
memberikan indikasi tentang karakteristik dan kualitas budaya populer meskipun
semua itu membutuhkan upaya untuk menafsirkan dan mengembangkan
pemikiran yang kompleks. Selain itu Al-Qur'an memerintahkan umat manusia
untuk memikirkan pembentuka dan dinamika peradaban dengan karakteristik
tertentu dan umat Islam dapat merekonstruksi peradaban yang ideal dan baik
berdasarkan petunjuk dalam Al-Qur'an. Sebagaimana firman Allah pada (QS al-
Baqarah/2: 185) yaitu:

Toa S0 _eb 1 40 4 4 e Gozat [V [ % s 208 o A s S <ie L 04
s 35 iS5 Gt a8 0B s o3 cig A 38 OBAN 8 O 2 Ol 2is
el LS8 S0 1 B g S 1S g el o 0 BAG  Je ge OS2
GOSN Pw A ;gm Gl an 195

Artinya “Bulan Ramadan adalah (bulan) yang di dalamnya diturunkan Al-Qur'an,
sebagai petunjuk bagi manusia dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu
dan pembeda (antara yang benar dan yang batil). Karena itu, barangsiapa di antara
kamu ada di bulan itu, maka berpuasalah. Dan barangsiapa sakit atau dalam
perjalanan (dia tidak berpuasa), maka (wajib menggantinya), sebanyak hari yang
ditinggalkannya itu, pada hari-hari yang lain. Allah menghendaki kemudahan
bagimu, dan tidak menghendaki kesukaran bagimu. Hendaklah kamu mencukupkan
bilangannya dan mengagungkan Allah atas petunjuk-Nya yang diberikan
kepadamu, agar kamu bersyukur ” (QS al-Bagarah/2: 185)

Dari ayat diatas menjelaskan bahwa salah satu fungsi Al-Qur’an adalah
sebagai petunjuk bagi umat manusia dalam menjalani kehidupan di dunia. Dengan
kata lain Al-Qur’an dapat menjadi petunjuk atau pedoman dalam membentuk
peradaban yang maju dalam setiap aspek kehidupan seperti pengetahuan,
teknologi, sosial budaya dll. Lalu isi dalam Al-Qur’an diantaranya berisi hukum,
nasehat dan suri teladan yang apabila diimplementasikan dalam kehidupan akan
bisa menciptakan manfaat bagi keberlangsungan hidup manusia.

Merubah Peradaban Dengan Tafsir Al-Qur’an

Tafsir Al-Qur’an adalah penjelasan tentang maksud firman-firman Allah
sesuai dengan kemampuan manusia. Kemampuan itu bartingkat-tingkat, sehingga
apa yang di cerna atau diperoleh oleh seorang mufassir bertingkat-tingkat pula.
Pada masa Al-Qur’an turun, Nabi Muhammad Saw merupakan satu-satunya
sumber dalam memahami Al-Qur’an dan kita tahu dan yakin bahwa langkah-
langkah beliau merupakan sebagai wujut dari pemahamannya terhadap Al-Qur’an

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 444
Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid
Volume 1 Number 2 December 2025

yang secara langsung maupun tidak langsung, hal itu memberikan pesan kepada
umat beliau bahwa umat islam ini akan menciptakan masa depannya dengan Al-
Qur’an. Itulah sebabnya dalam sejarah, kita perlu melihat langkah Nabi Saw.

Paling tidak ada dua ayat yang menjelaskan mengenai syarat adanya
perubahan masyarakat menuju peradaban yang lebih maju atau sebaliknya yaitu
terdapat dalam ayat 53 surah al-Anfal dan ayat 11 surah ar-Ra’du. Berikut
tafsirannya dalam “Tafsir al-Misbah”. Kedua ayat tersebut berbicara tentang
perubahan, ayat pertama berbicara tentang perubahan nikmat, sedangkan ayat
kedua membicara tentang perubahan apapun yakni baik dari segi nikmat, murka
ilahi, perubahan dari pandangan negatif ke positif ataupun sebaliknya. Beberapa
hal yang perlu digaris bawahi dari ayat penafsiran ayat tersebut:

1. Ayat-ayat tersebut berbicara tentang perubahan sosial yang berlaku bagi
masyarakat masa lalu, masa kini, dan masa mendatang. Keduanya berbicara
tentang hokum-hukum kemasyarakatan dan bukan menyangkut individu.
Ini dipahami dari penggunaan kata gaum pada kedua ayat tersebut. Dan kata
gaum tersebut menunjukkan bahwa hokum kemasyarakatan ini hanya
berlaku bagi kaum muslimin atau satu suku, ras, dan agama tertentu, tapi ia
berlaku umum, kapan dan dimanapun mereka berada.

2. Karna ayat ini berbicara tentang gaum, maka hal ini berarti sunnatullah yang
dibicarakan ini berkaitan dengan kehidupan duniawi, bukan ukhrowi. Hal
ini menjelaskan tentang ada nya pertanggung jawaban yang bersifat pribadi
da nada juga yang bersifat tanggung jawab sosial yang bersifat kolektif.

3. Kedua ayat tersebut juga berbicara tentang dua pelaku perubahan. Pelaku
pertama adalah Allah Swt yang mengubah nikmat kepada murka atau
sebaliknya yang di alami oleh suatu masyarakat. Dan pelaku kedua adalah
manusia, dalam hal ini masyarakat yang melakukan perubahan pada sisi diri
mereka sendiri. Namun perubahan tersebut tetap terjadi akibat campur
tangan Allah Swt.

Kaitan Konteks Kesejarahan Dan Al-Qur’an

Sejarah menurut Ibnu Khaldun adalah catatan tentang masyarakat umat
manusia atau peradaban dunia yang berisi tentang perubahan yang terjadi pada
watak masyarakat itu, seperti kelahiran, keramah-tamhan, dan solidaritas golongan
tentang revolusi dan pemberontakan rakyat melawan golongan lainnya yang
berakibat timbulnya kerajaan-kerajaan dan Negara dengan tingkatan yang
bermacam-macam dari segi kedudukan dan kegiantannya. Sedangkan ayat Al-
Qur’an adalah data primer karna meskipun Al-Qur’an yang sampai kepada kita
tidak ditulis sendiri oleh Nabi Muhammad Saw, umat islam meyakini
ketersambungan pada Nabi Muhammad Saw lewat prinsip tawatur yang koheren
dalam definisi Al-Qur’an. Adapun ayat-ayat Al-Qur’an notabenenya merupakan
perkataan atau kalam Allah Swt yang berisikan perintah dan larangan kepada umat
manusia. Secara eksplisit berupa kabar gembira dan peringatan. Dari definisi
komulatif kedua variabel tersebut dapat diberikan pemaknaan bahwa ayat-ayat Al-
Qur’an dan sejarah merupakan dokumen tertulis yang tidak perlu dipertanyakan
lagi keasliannya sebagai bagian dari kesaksian langsung terhadap realita sekitarnya,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 445
Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid
Volume 1 Number 2 December 2025

termasuk berisikan peristiwa yang nyata manusia masa dahulu, yang mengalami
perubahan yang berupa kemajuan ataupun kemunduran dalam kehidupan mereka
akibat dari watak atau ulah masyarakat itu sendiri.

Periodesasi Perkembangan Peradaban Islam Menurut Para Ahli

Menurut Nourouzzaman Shiddiqy Sejarah peradaaban Islam dibagi menjadi
tiga periode; pertama, periode klasik (+650-1258 M); kedua, periode pertengahan
(jatuhnya Baghdad sampai ke penghujung abad ke-17 M) dan periode modern
(mulai abad ke-18 sampai sekarang). Sama dengan Nourouzzamam adalah Harun
Nasution Sejarah peradaban Islam dibagi menjadi tiga periode: pertama, periode
klasik (650-1250 an); kedua, periode pertengahan (1250 - 1800 an) dan periode
modern (1800 sampai sekarang).
1. Periode Klasik

Periode Klasik merupakan masa kemajuan, keemasan dan kejayaan Islam
dan dibagi ke dalam dua fase:

a) Pertama, adalah fase ekspansi, integrasi dan pusat kemajuan (650 - 1000 M).
Di masa inilah daerah Islam meluas melalui Afrika utara sampai ke Spanyol
di belahan Barat dan melalui Persia sampai ke India di belahan Timur.
Daerah-daerah itu tunduk kepada kekuasaan Islam. Di masa ini pulalah
berkembang dan memuncak ilmu pengetahuan, baik dalam bidang agama
maupun umum dan kebudayaan serta peradaban Islam. Di masa inilah yang
menghasilkan ulama-ulama besar, seperti 6 Syamruddin Nasution | Sejarah
Perkembangan Peradaban Islam Imam Malik, Imam Abu Hanifah, Imam
Syafi’i dan Imam Ibn Hambal dalam bidang Figh. Imam al-Asya’ri, Imam al-
Maturidi, Wasil ibn “‘Ata’ , Abu Huzail, Al-Nazzam dan Al-Jubba’i dalam
bidang Teologi. Zunnun al-Misri, Abu Yazid al-Bustami dan al-Hallaj dalam
bidang Tasawuf. AlIKindi, al-Farabi, Ibn Sina dan Ibn Miskawaih dalam
bidang Falsafat. Ibn Hayyam, al-Khawarizmi, al-Mas'udi dan alRazi dalam
bidang Ilmu Pengetahuan, dan lainlainnya.

b) Kedua, fase disintegrasi (1000 - 1250 M). Di masa ini keutuhan umat Islam
dalam bidang politik mulai pecah. Kekuasaan khalifah menurun dan
akhirnya Baghdad dapat dirampas dan dihancurkan oleh Hulagu Khan di
tahun 1258 M. Khalifah sebagai lambang kesatuan politik umat Islam hilang.
Pada fase kemajuan, Islam mengalami internasionalisasi. Pada masa Bani
Umayyah, Islam mulai masuk ke Eropa melalui Spanyol. Pengaruh Islam
kemudian meluas dari Afrika Utara sampai Spanyol di belahan Barat. Lebih
lanjut, perluasan ini menyentuh Persia hingga ke India di belahan Timur.
Mengutip buku Sejarah Peradaban Islam karya Syamruddin Nasution, pada
masa ini ilmu pengetahuan dan arsitektur berkembang di kotakota Spanyol,
seperti Cordoba dan Granada. Beberapa bangunan dengan arsitektur megah
juga dibangun, seperti istana Az Zahra Cordoba dan istana Alhambra
Granada. Sejumlah ulama besar bermunculan di fase ini, yaitu Imam Malik,
Imam Abu Anifah, Imam Syafi’i, dan Imam Ibn Hambal dalam bidang fikih.
Adapun dalam bidang teologi muncul Imam alAsya’ri, Imam al-Maturidi,
Wasil ibn ‘Ata’, Abu Huzail, Al-Nazzam, dan Al-Jubba’i. Pada masa ini,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 446

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid
Volume 1 Number 2 December 2025

perubahan bahasa administrasi dari bahasa Yunani dan bahasa Pahlawi ke
Bahasa Arab dimulai oleh Abdul Malik. Orang-orang bukan Arab pada
waktu itu telah mulai pandai berbahasa Arab. Untuk menyempurnakan
pengetahuan mereka tentang bahasa Arab, terutama pengetahuan pemeluk-
pemeluk Islam baru dari bangsa-bangsa bukan Arab, perhatian kepada
bahasa Arab, terutama tata bahasanya mulai diperhatikan. Inilah yang
mendorong Imam Sibawaih untuk menyusun al-Kitab, yang selanjutnya
menjadi pegangan dalam masalah tata bahasa Arab. Perhatian kepada syair
Arab Jahiliah timbul kembali dan penyair-penyair Arab baru mulai muncul,
misalnya Umar bin Abu Rabi’ah (w. 719 M), Jamil al-Udhri (w. 701 M), Qays
bin al- Mulawwah (w. 699 M) yang dikenal dengan nama Laila Majnun, al-
Farazdaq (w. 732 M), Jarir (w. 792 M), dan al-Akhtal (w. 710 M). Selain itu,
perhatian dalam bidang tafsir, hadis, fikih, dan ilmu kalam pada zaman ini
juga mulai muncul. Inilah yang kemudian memunculkan nama-nama seperti
Hasan al- Bashri, Ibnu Syihab al-Zuhri, dan Washil bin Atha’. Kufah dan
Bashrah di Irak menjadi pusat dari kegiatan-kegiatan ilmiah ini.Sayangnya,
pada fase disintegrasi keutuhan umat Islam dalam bidang politik mulai
pecah. Baghdad dirampas dan dihancurkan oleh Hulagu Khan pada 1258.
Kekhalifahan sebagai simbol keutuhan politik mulai runtuh dan digantikan
pemerintahan otonom di berbagai kawasan.
2. Periode Pertengahan

a) Periode pertengahan juga dibagi ke dalam dua fase. Pertama, fase
kemunduran (1250 - 1500 M). Di masa ini desentralisasi dan disintegrasi
bertambah meningkat. Perbedaan antara Sunni dan Syi’ah dan juga antara
Arab dan Persia bertambah nyata kelihatan. Dunia Islam terbagi dua. Bagian
Arab yang terdiri dari Arabia, Irak, Suria, Palestina, Mesir dan Afrika utara
berpusat di Mesir. Bagian Persia yang terdiri dari Balkan, Asia kecil, Persia
dan Asia tengah berpusat di Iran. Kebudayaan Persia mendesak kebudayaan
Arab. Pada fase ini, di kalangan umat Islam semakin meluas pendapat bahwa
pintu ijtihat tertutup. Demikian juga tarekat dengan pengaruh negatifnya.
Perhatian pada ilmu pengetahuan kurang sekali. Umat Islam di Spanyol
dipaksa masuk Kristen atau keluar dari daerah itu. Pada zaman ini Jenghiz
Khan dan keturunannya datang menghancurkan dunia Islam. Jenghiz Khan
berasal dari Mongolia. Setelah menduduki Peking di tahun 1212 M, ia
mengalihkan serangannya ke arah Barat. Satu demi satu kerajaan-kerajaan
Islam jatuh ke tangannya. Transoxania dan Khawarizm dikalahkan di tahun
1219/1220 M. Kerajaan Ghazna pada tahun 1221 M. Azebaijan pada tahun
1223 M dan Saljuk di Asia Kecil pada tahun 1243 M, dari sini ia meneruskan
seranganserangannya ke FEropa dan Rusia. Di India, persaingan dan
peperangan untuk merebut kekuasaan juga selalu terjadi sehingga India
senantiasa menghadapi perubahan penguasa. Ketika dinasti baru berkuasa,
kemudian dijatuhkan dan diganti oleh yang lain. Di Spanyol terjadi
peperangan di antara dinasti-dinasti Islam yang ada di sana dengan raja-raja
Kristen. Di dalam peperangan itu, raja-raja Kristen menggunakan politik
adu-domba antara dinastidinasti Islam tersebut. Sebaliknya, raja-raja Kristen

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 447
Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid

Volume 1 Number 2 December 2025

bergabung menjadi satu, dan akhirnya satu demi satu dinasti-dinasti Islam
dapat dikalahkan. Cordova jatuh pada tahun 1238 M, Sevilla di tahun 1248
M, dan akhirnya Granada jatuh pada tahun 1491 M. Pada saat itu umat Islam
dihadapkan pada dua pilihan, masuk Kristen atau keluar dari Spanyol. Di
tahun 1609 M boleh dikatakan tidak ada lagi orang Islam di Spanyol.
Umumnya mereka pindah ke kotakota di pantai utara Afrika.

Kedua, fase kemajuan islam II (1500 - 1700 M) Fase kemajuan ini merupakan
kemajuan Islam II. Tiga kerajaan besar yang dimaksud ialah Kerajaan
Usmani di Turki, Kerajaan Safawi di Persia, dan Kerajaan Mughal di India.
Di India, bahasa Urdu juga meningkat menjadi bahasa literature dan
menggantikan bahasa Persia yang sebelumnya digunakan di kalangan istana
sultan-sultan di Delhi. Menurut sejarahnya penulis-penulis besar pertama
dalam bahasa ini adalah Mazhar, Saudah, Dard dan Mir, kesemuanya di
abad ke-18 M. Gedung-gedung bersejarah yang ditinggalkan periode ini
antara lain Taj Mahal di Agra, benteng Merah, masjid-masjid, istana-istana,
dan gedung-gedung pemerintahan di Delhi. Akan tetapi, perhatian pada
ilmu pengetahuan kurang sekali dan ilmu pengetahuan di seluruh dunia
Islam sedang mengalami kemerosotan.Tarekat terus mempunyai pengaruh
besar dalam hidup Umat Islam. Dengan timbulnya Turki dan India sebagai
kerajaan besar, di samping bahasa Arab dan Persia, bahasa Turki dan bahasa
Urdu juga mulai muncul sebagai bahasa penting dalam Islam. Kedudukan
bahasa Arab menjadi bahasa persatuan bertambah menurun,
(Muchsin,2002). Kemajuan Islam II ini lebih banyak merupakan kemajuan
dalam bidang politik dan jauh lebih kecil dari kemajuan Islam I. Di samping
itu, Barat mulai bangkit terutama dengan terbukanya jalan ke pusat rempah-
rempah dan bahan-bahan mentah di Timur Jauh, melalui Afrika Selatan dan
ditemukannya Amerika oleh Columbus di tahun dan masa kemunduran
(1700 - 1800 M). Tiga kerajaan besar tersebut adalah kerajaan Usmani di
Turki, kerajaan Safawi di Persia dan kerajaan Mughal di India.Kejayaan
Islam pada tiga kerajaan besar ini terlihat dalam bentuk arsitek sampai
sekarang dapat dilihat di Istambul, Iran dan Delhi.Perhatian pada ilmu
pengetahuan kurang sekaliMasa kemunduran, Kerajaan Safawi
dihancurkan oleh seranganserangan bangsa Afghan.Kerajaan Mughal
diperkecil oleh pukulan-pukulan raja-raja India.Kerajaan Usmani terpukul
di Eropa.Umat Islam semakin mundur dan statis.Dalam pada itu, Eropa
bertambah kaya dan maju.Penjajahan Barat dengan kekuatan yang
dimilikinya meningkat ke dunia Islam. Akhirnya Napoleon menduduki
Mesir di tahun 1748 M. Saat itu Mesir adalah salah satu pusat peradaban
Islam yang terpenting.

Fase Kemunduran II (1700-1800 M) Pada masa ini kekuasaan militer dan
politik umat Islam semakin menurun. Perdagangan dan ekonomi umat Islam
juga jatuh dengan hilangnya monopoli dagang antara Timur dan Barat dari
tangan mereka. [Imu Pengetahuan di dunia Islam dalam keadaan stagnansi.
Tarekat-tarekat diliputi oleh suasana khurafat. Umat Islam dipengaruhi oleh
sifat fatalistis. Dunia Islam mengalami kemunduran dan statis. Sementara

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 448

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Eropa dengan kekayaan-kekayaan yang diangkut dari Amerika dan laba dari
perdagangan langsung dengan Timur jauh bertambah kaya dan maju.
Penetrasi Barat, yang kekuatannya bertambah besar ke dunia Islam yang
didudukinya, kian lama bertambah mendalam. Akhirnya di tahun 1798 M
Napoleon menduduki Mesir, sebagai salah satu pusat Islam terpenting.
Jatuhnya pusat Islam ini ke tangan Barat, menginsafkan dunia Islam akan
kelemahannya dan menyadarkan umat Islam bahwa di Barat telah timbul
peradaban yang lebih tinggi dari peradaban Islam, dan merupakan ancaman
bagi hidup Islam sendiri.
3. Periode Modern
Periode modern (1800 M-sekarang) merupakan zaman kebangkitan umat
Islam yang mulai sadar bahwa di Barat telah timbul peradaban baru yang lebih
tinggi. Ekspedisi Napoleon di Mesir yang berakhir pada tahun 1801 M membuka
mata dunia Islam, terutama Turki dan Mesir, akan kemunduran dan kelemahan
umat Islam. Raja-raja dan para pemuka Islam mulai memikirkan cara meningkatkan
mutu dan kekuatan umat Islam kembali. Kontak Islam dengan Barat sejak masa ini
berlainan sekali dengan kontak Islam dengan Barat periode klasik. Pada waktu itu,
Islam sedang naik dan Barat sedang dalam kegelapan. Sekarang sebaliknya, Islam
tampak dalam kegelapan dan Barat tampak gemilang. Dengan demikian, timbullah
sesuatu yang disebut pemikiran dan aliran pembaharuan atau modernisasi dalam
Islam. Pemuka-pemuka Islam mengeluarkan pemikiran-pemikiran cara membuat
umat Islam maju kembali, sebagaimana yang terjadi pada periode klasik. Usaha-
usaha ke arah itu mulai dijalankan di kalangan umat Islam. Namun, Barat di sisi
lain juga bertambah maju dalam hal itu. Kebangkitan umat Islam ini dibagi lagi
menjadi dua periode, yakni kebangkitan awal (1800-1967) dan kebangkitan kedua
(1967-sekarang). Pada periode kebangkitan awal, muncul kesadaran pentingnya
pembaharuan dalam Islam, baik secara politik, militer, sosial, dan budaya.
Sementara itu, pada kebangkitan kedua, kekalahan Arab oleh Israel tahun 1967
menjadi titik yang menggugah umat. Inilah yang kemudian menyebabkan
berkembangnya pemikiran-pemikiran filosofis dan metodologis dalam rangka
pembaharuan Islam pada era kontemporer. Beberapa tokoh pembaharu atau
modernisasi di kalangan dunia Islam, yaitu Muhammad bin Abdul Wahab di
Arabia; Muhammad Abduh, Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Rasyid Ridha di
Mesir; Sayyid Ahmad Khan, Syah Waliyullah dan Muhammad Igbal di India; H.
Abdul Karim Amrullah, KH. Ahmad Dahlan, dan KH. Hasyim Asy’ari di
Indonesia; dan masih banyak yang lainnya.

Sejarah Peradaban Dinasti Abbasiyah

Kemajuan peradaban islam sangat erat kaitannya dengan sejarah islam karna
metode pengajaran islam telah berlangsung sepanjang sejarah islam, dan telah
tercipta sejalan dengan peningkatan sosial budaya umat islam. Melalui sejarah
islam pula, umat islam dapat meniru pola ajaran islam dimasa lalu. Adapun
peradaban islam mengalami puncak kejayaannya selama priode Abbasiyah.
Kemajuan ilmu pengetahuan yang sangat maju dimulai dari penafsiran tulisan-
tulisan jarak jauh, terutama yang berbahasa Yunani ke dalam bahasa Arab.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 449
Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Dinasti Abbasiyah merupakan salah satu dinasti Islam terpenting dalam
sejarah peradaban Islam. Dinasti ini berkuasa selama sekitar 5 abad,dari tahun 750
hingga 1258 M, menggantikan kekuasaan dinasti Umayyah sebelumnya yang
dianggap telah menyimpang jauh dari nilai-nilai islam dan melakukan diskriminasi
terhadap non-Arab. Dinasti Abbasiyah membawa perubahan signifikan terhadap
peradaban islam. Mereka memindahkan ibu kota kekhalifahan dari Damaskus ke
Baghdad, dan menjadikan Al-Qur'an sebagai inspiratif yang kemudian
berkembang menjadi pusat dan sumber ilmu pengetahuan, budaya, dan
perdagangan dunia. Puncak kejayaannya berlangsung pada abad ke-8 dan ke-9 M,
yang dipimpin oleh Khalifah Harun al-Rasyid dan putranya Ma’'mun. Pada masa
ini dinasti Abbasiyah mengalami kemakmuran ekonomi dan stabilitas politik,
kemajuan ilmu pengetahuan dan pendidikan, perkembangan budaya dan seni,
toleransi dan pularisme. Dan perkembangan dinasti Abbasiyah telah memainkan
peran penting dalam sejarah peradaban Islam karna kompleksitas peradaban Islam
yang berkembang dimasa itu.

SIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa Al-Qur’an memiliki peran strategis dan
fundamental dalam membangun peradaban Islam, tidak hanya sebagai sumber
ajaran teologis, tetapi juga sebagai landasan nilai sosial, etika, dan intelektual yang
membentuk tatanan masyarakat berkeadaban. Sepanjang sejarah Islam, nilai-nilai
Al-Qur’an terbukti mendorong lahirnya struktur sosial yang adil, pengembangan
ilmu pengetahuan, serta integrasi antara iman dan rasionalitas yang menjadi ciri
khas peradaban Islam, khususnya pada masa kejayaannya. Temuan ini
menunjukkan bahwa Al-Qur’an memiliki relevansi historis dan sosiologis yang
berkelanjutan, sehingga revitalisasi pemahaman Al-Qur’an sebagai sumber nilai
peradaban menjadi penting dalam merespons tantangan umat Islam di era
kontemporer.

DAFTAR RUJUKAN

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. Kuala Lumpur: International Institute
of Islamic Thought and Civilization.

Azra, A. (2017). Islam in the Indonesian world: An account of institutional formation.
Bandung: Mizan.

Hodgson, M. G. S. (1974). The venture of Islam: Conscience and history in a world
civilization (Vol. 1-3). Chicago, IL: University of Chicago Press.

Nasr, S. H. (2003). Islamic philosophy from its origin to the present. Albany, NY: State
University of New York Press.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition.
Chicago, IL: University of Chicago Press.

Rosenthal, F. (2007). Knowledge triumphant: The concept of knowledge in medieval Islam.
Leiden: Brill.

Said, E. W. (1978). Orientalism. New York, NY: Pantheon Books.

Shah, M. (2013). The Qur’an and the formation of Islamic civilization. Journal of
Qur’anic Studies, 15(2), 45-63. https:/ /doi.org/10.3366/jqs.2013.0102

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 450

Copyright; Rahmatul Hamda, Syamzaimar


https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

