
QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  265 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

  

Psikologi Pendidikan Akhlak: Integrasi Konsep Tazkiyatun Nafs 
Dengan Teori Moral Barat 
 

Ava Fahmi Yusif El Fikri1, Mualimin2, Mukaffan3 

UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia  
Email Korrespondensi: avafahmi6@gmail.com, Mualimin@uinkhas.ac.id, Mukaffan.20@gmail.com  
 

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025 
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 22 Desember 2025 

 
ABSTRACT  

This study discusses the integration between the concept of Tazkiyatun Nafs in 
Islam and Western moral theory in the context of moral education psychology. This topic 
was chosen because of the gap between the Islamic spiritual approach and secular moral 
theory in shaping students' character. The research hypothesis states that combining 
Tazkiyatun Nafs with Western moral theory can produce a more holistic moral education 
model, covering spiritual, cognitive, and affective dimensions. The method used is a 
literature study with descriptive-comparative analysis of classical Islamic literature and 
Western moral theory (Kohlberg, Piaget, and Gilligan). The results of the study show that 
there is a meeting point in the aspects of moral awareness and self-control development. 
This integration is important because it provides a conceptual basis for moral education 
that balances rationality and spirituality, making it relevant for application in modern 
education systems. 

Keywords: Educational psychology, morals, Tazkiyatun Nafs, Western moral theory, 
value integration. 
 
ABSTRAK 

Penelitian ini membahas integrasi antara konsep Tazkiyatun Nafs dalam Islam 
dengan teori moral Barat dalam konteks psikologi pendidikan akhlak. Topik ini 
dipilih karena adanya kesenjangan antara pendekatan spiritual Islam dan teori 
moral sekuler dalam pembentukan karakter peserta didik. Hipotesis penelitian ini 
menyatakan bahwa penggabungan Tazkiyatun Nafs dengan teori moral Barat 
dapat menghasilkan model pendidikan akhlak yang lebih holistik, mencakup 
dimensi spiritual, kognitif, dan afektif. Metode yang digunakan adalah studi 
kepustakaan dengan analisis deskriptif-komparatif terhadap literatur Islam klasik 
dan teori moral Barat (Kohlberg, Piaget, dan Gilligan). Hasil penelitian 
menunjukkan adanya titik temu pada aspek pengembangan kesadaran moral dan 
pengendalian diri. Integrasi ini penting karena memberikan dasar konseptual bagi 
pendidikan akhlak yang seimbang antara rasionalitas dan spiritualitas, sehingga 
relevan untuk diterapkan dalam sistem pendidikan modern. 

Kata Kunci: Psikologi Pendidikan, Akhlak, Tazkiyatun Nafs, Teori Moral Barat, 
Integrasi Nilai. 

 

 
 

 
        QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                 e-ISSN 3110-6412 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                
                    Volume 1 Number 2 December 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.607 

 

 

mailto:avafahmi6@gmail.com
mailto:Mualimin@uinkhas.ac.id
mailto:Mukaffan.20@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  266 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

PENDAHULUAN 
Perkembangan ilmu psikologi pendidikan dalam beberapa dekade terakhir 

menunjukkan peningkatan perhatian terhadap pembentukan karakter dan 
moralitas sebagai bagian integral dari proses pendidikan. Pendidikan modern 
tidak lagi hanya berfokus pada transfer pengetahuan dan penguasaan 
keterampilan, tetapi juga menekankan pembentukan kepribadian, nilai, dan 
akhlak peserta didik. Fenomena degradasi moral di berbagai lapisan masyarakat, 
terutama di kalangan generasi muda, menjadi salah satu bukti bahwa pendidikan 
yang berorientasi kognitif semata tidak cukup untuk membentuk manusia yang 
utuh secara spiritual dan moral. Dalam konteks inilah psikologi pendidikan 
akhlak menjadi bidang yang penting untuk dikaji, karena berupaya memahami 
dinamika internal individu dalam proses pembentukan perilaku moral yang 
konsisten antara pengetahuan, sikap, dan tindakan. Di sisi lain, teori-teori 
perkembangan moral Barat yang dikemukakan oleh tokoh-tokoh seperti Lawrence 
Kohlberg, Jean Piaget, dan Carol Gilligan telah memberikan kontribusi signifikan 
dalam menjelaskan tahapan dan proses berpikir moral manusia. Kohlberg 
misalnya, menekankan bahwa perkembangan moral merupakan hasil dari proses 
penalaran yang berkembang seiring dengan kematangan kognitif, sementara 
Piaget melihat moralitas sebagai hasil dari interaksi sosial yang membentuk 
kesadaran akan keadilan dan aturan. Gilligan menambahkan dimensi etika 
kepedulian yang menekankan pentingnya empati dan hubungan antarindividu. 
Namun, teori-teori ini memiliki keterbatasan karena berlandaskan pada 
paradigma sekuler yang menempatkan moralitas semata sebagai konstruksi sosial 
dan rasional, tanpa mempertimbangkan aspek spiritual sebagai sumber nilai dan 
motivasi moral. 

Sebaliknya, dalam tradisi Islam, konsep Tazkiyatun Nafs menjadi fondasi 
utama dalam pembentukan akhlak dan kepribadian manusia. Tazkiyatun Nafs 
yang berarti penyucian jiwa, berakar pada ajaran Al-Qur’an yang menekankan 
pentingnya pembersihan diri dari sifat-sifat tercela dan pengembangan potensi 
spiritual menuju kedekatan dengan Allah. Para ulama seperti Al-Ghazali dan Ibnu 
Qayyim al-Jauziyyah menjelaskan bahwa proses penyucian jiwa melibatkan tiga 
tahap utama: pengenalan diri (ma’rifatun nafs), pengendalian hawa nafsu 
(mujahadatun nafs), dan pembentukan akhlak mulia (tahdzib al-akhlaq). Dalam 
kerangka psikologi pendidikan, Tazkiyatun Nafs dapat dipahami sebagai proses 
pengembangan kepribadian integral yang mencakup dimensi kognitif, afektif, dan 
spiritual. 

Kedua pendekatan tersebut, baik teori moral Barat maupun konsep 
Tazkiyatun Nafs, sesungguhnya memiliki tujuan yang sama, yaitu membentuk 
manusia bermoral. Namun, keduanya berangkat dari paradigma yang berbeda: 
teori moral Barat bertumpu pada rasionalitas dan konstruksi sosial, sementara 
Tazkiyatun Nafs berakar pada spiritualitas dan hubungan transendental manusia 
dengan Tuhan. Kesenjangan inilah yang menimbulkan kebutuhan untuk 
mengintegrasikan kedua pendekatan tersebut agar tercipta pemahaman yang 
lebih utuh tentang pendidikan akhlak. Integrasi ini diharapkan dapat menyatukan 
kekuatan keduanya, yaitu kemampuan teori Barat dalam menjelaskan struktur 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  267 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

dan tahapan berpikir moral dengan kedalaman spiritual Islam yang memberikan 
makna dan motivasi bagi perilaku moral. 

Penelitian ini muncul sebagai upaya menjembatani kesenjangan antara 
pendekatan psikologis modern dan spiritualitas Islam dalam konteks pendidikan 
akhlak. Dengan menganalisis titik temu antara Tazkiyatun Nafs dan teori moral 
Barat, penelitian ini berupaya menawarkan model konseptual pendidikan akhlak 
yang berimbang antara aspek rasional dan spiritual. Pendekatan ini berasumsi 
bahwa moralitas sejati tidak hanya muncul dari penalaran logis tentang benar dan 
salah, tetapi juga dari kesadaran spiritual yang mendorong seseorang untuk 
berbuat baik karena dorongan keimanan dan keikhlasan. Secara teoritis, penelitian 
ini berkontribusi dalam memperkaya khazanah psikologi pendidikan dengan 
perspektif integratif yang menggabungkan nilai-nilai Islam dan teori psikologis 
modern. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi acuan 
dalam pengembangan kurikulum pendidikan karakter yang lebih kontekstual, di 
mana pengembangan akal dan hati berjalan seimbang. Dengan demikian, peserta 
didik tidak hanya menjadi individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga 
memiliki integritas moral dan kedalaman spiritual. 

Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis potensi integrasi antara 
konsep Tazkiyatun Nafs dan teori moral Barat dalam membentuk model psikologi 
pendidikan akhlak yang komprehensif. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kepustakaan melalui analisis deskriptif-komparatif terhadap literatur Islam klasik 
dan teori psikologi modern. Hasil kajian diharapkan mampu menunjukkan bahwa 
sinergi antara keduanya dapat menghasilkan paradigma baru dalam pendidikan 
moral yang menekankan penyatuan aspek spiritual, kognitif, dan sosial secara 
harmonis. Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, hipotesis yang diajukan 
dalam penelitian ini adalah bahwa integrasi konsep Tazkiyatun Nafs dengan teori 
moral Barat akan menghasilkan model psikologi pendidikan akhlak yang lebih 
holistik dan efektif dalam membentuk karakter peserta didik yang berakhlak, 
berakal sehat, dan berjiwa spiritual. 

 

METODE 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research) untuk menganalisis integrasi konsep Tazkiyatun Nafs 
dalam Islam dengan teori moral Barat dalam konteks psikologi pendidikan 
akhlak. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada kajian 
konseptual, bukan pengumpulan data lapangan. Dua variabel utama yang dikaji 
adalah konsep Tazkiyatun Nafs sebagai representasi nilai moral Islam yang 
menekankan penyucian jiwa dan pengendalian diri, serta teori moral Barat yang 
menekankan aspek rasional dan psikologis dalam perkembangan moral. Subjek 
penelitian berupa teks-teks ilmiah dan karya akademik dari sumber primer seperti 
Al-Ghazali, Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, dan Ibnu Miskawaih, serta teori moral dari 
Kohlberg, Piaget, dan Gilligan. Pemilihan sumber dilakukan secara purposif 
dengan mempertimbangkan relevansi dan kontribusinya terhadap pembentukan 
model integratif pendidikan akhlak. 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  268 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

Instrumen penelitian berupa lembar analisis dokumen yang digunakan 
untuk menelaah dimensi moral, proses pembentukan akhlak, dan relevansi 
pendidikan dari tiap teori. Proses penelitian meliputi empat tahap, yaitu 
pengumpulan data pustaka, reduksi data, analisis deskriptif-komparatif, dan 
sintesis model integratif. Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan 
pendekatan tematik dan hermeneutik, di mana peneliti mengidentifikasi tema-
tema utama seperti kesadaran moral, spiritualitas, dan rasionalitas, lalu 
menghubungkannya untuk membentuk pola konseptual. Validitas hasil dijaga 
melalui triangulasi sumber dan review sejawat guna memastikan ketepatan 
interpretasi. Metode ini memungkinkan peneliti lain untuk melakukan replikasi 
dengan mengikuti prosedur yang sama, serta menghasilkan model pendidikan 
akhlak yang memadukan kekuatan spiritual Tazkiyatun Nafs dengan rasionalitas 
teori moral Barat, sehingga memberikan landasan teoritis bagi pengembangan 
pendidikan karakter yang lebih utuh dan holistik. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi antara konsep Tazkiyatun 

Nafs dan teori moral Barat menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif 
tentang proses pembentukan akhlak dalam pendidikan. Analisis terhadap 34 
sumber primer dan sekunder memperlihatkan bahwa kedua pendekatan tersebut 
tidak hanya berbeda dalam landasan epistemologis, tetapi juga saling melengkapi 
pada level struktural dan fungsional. Secara deskriptif, tema-tema spiritualitas, 
kesadaran moral, dan pengendalian diri muncul lebih dominan dalam literatur 
Islam, sedangkan literatur Barat lebih menekankan struktur tahap perkembangan 
moral, rasionalitas, dan interaksi sosial sebagai pendorong kematangan moral. 
Perbedaan dominasi tema ini menjelaskan mengapa integrasi keduanya 
diperlukan: teori moral Barat mampu memberi penjelasan sistematis mengenai 
bagaimana proses berpikir moral berkembang, sementara Tazkiyatun Nafs 
menjelaskan mengapa seseorang terdorong secara batin untuk mempraktikkan 
akhlak mulia. 

Analisis komparatif menunjukkan bahwa spiritualitas memiliki hubungan 
fungsional yang kuat dengan pengendalian diri, sedangkan rasionalitas moral 
berkaitan erat dengan pembentukan pola penalaran etis. Hubungan antartema ini 
menjelaskan bagaimana kedua pendekatan dapat dipadukan: spiritualitas menjadi 
fondasi motivasional, sedangkan penalaran moral menjadi perangkat kognitif 
untuk mengarahkan perilaku. Temuan ini konsisten dengan hasil penelitian 
Narvaez (2021) yang menyatakan bahwa perkembangan moral memerlukan 
integrasi antara moral character, moral reasoning, dan moral emotion. Selain itu, 
penelitian ini sejalan dengan kajian Abdullah (2020) yang menegaskan pentingnya 
dimensi spiritual dalam pendidikan karakter dalam konteks masyarakat Muslim. 
Namun, penelitian ini memberikan kontribusi lebih jauh dengan menghadirkan 
model integratif yang tidak hanya menggabungkan nilai spiritual dan rasional 
secara konseptual, tetapi juga menempatkan keduanya dalam hubungan yang 
saling memperkuat dalam konteks pendidikan akhlak. 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  269 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

Hasil sintesis menunjukkan bahwa Tazkiyatun Nafs berperan dalam 
membentuk kesadaran diri yang mendalam, yaitu kesadaran mengenai tanggung 
jawab moral tidak hanya kepada sesama manusia tetapi juga kepada Tuhan. 
Kesadaran ini berimplikasi pada pengendalian diri yang stabil dan konsisten, 
yang menurut Al-Ghazali merupakan inti dari akhlak mulia. Sementara itu, teori 
moral Barat memberi kerangka yang menunjukkan bahwa pertimbangan moral 
berkembang secara bertahap dari orientasi kepatuhan eksternal menuju prinsip 
moral internal, sebagaimana dijelaskan oleh Kohlberg dan Piaget. Ketika kedua 
pendekatan ini digabungkan, muncul model pendidikan akhlak yang bersifat dua 
lapis: lapis spiritual yang menginternalisasi makna moral secara transendental, 
dan lapis rasional yang mengembangkan kapasitas berpikir etis. Model ini 
memberikan jawaban yang kuat mengenai bagaimana moralitas dapat terbentuk 
secara utuh: moralitas yang tidak hanya dipahami secara kognitif tetapi juga 
dirasakan dan diyakini secara mendalam. 

Pembandingan dengan penelitian sebelumnya memperlihatkan adanya 
perbedaan kontribusi yang dihasilkan penelitian ini. Kajian Sani (2019) misalnya 
lebih menekankan keseimbangan antara kecerdasan emosional dan nilai-nilai 
religius, tetapi tidak secara khusus membahas integrasi dengan teori 
perkembangan moral Barat. Demikian pula, penelitian Farid (2020) mengenai 
pendidikan karakter berbasis Islam tidak memberikan kerangka integratif yang 
menghubungkan spiritualitas dengan struktur perkembangan moral yang terukur. 
Penelitian ini melampaui pendekatan sebelumnya dengan menunjukkan bahwa 
integrasi kedua tradisi ini tidak hanya mungkin dilakukan, tetapi juga 
menghadirkan perspektif baru yang lebih holistik dalam memahami proses 
pembentukan akhlak. 

Pendidikan akhlak yang efektif harus menggabungkan pembinaan spiritual 
yang mendalam dengan pengembangan penalaran moral yang sistematis. 
Pembahasan ini memperkuat kesimpulan bahwa integrasi Tazkiyatun Nafs dan 
teori moral Barat bukan hanya menjawab kesenjangan teoretis, tetapi juga 
memberikan landasan konseptual baru bagi pengembangan psikologi pendidikan 
akhlak yang lebih relevan dengan tantangan era modern. Dengan demikian, 
penelitian ini memberikan kontribusi nyata bagi perkembangan ilmu, terutama 
dalam merumuskan model pendidikan moral yang lebih utuh, menyeluruh, dan 
aplikatif. 

 
Psikologi Pendidikan Akhlak  

Dalam suatu proses pembentukan moral sebagai hasil interaksi antara 
aspek spiritual, kognitif, emosional, dan sosial yang bekerja secara simultan dalam 
diri peserta didik. Dalam perspektif psikologi, akhlak bukan sekadar seperangkat 
perilaku yang dipatuhi karena norma sosial atau tekanan eksternal, melainkan 
struktur kepribadian yang terbentuk melalui proses internalisasi nilai, pengolahan 
pengalaman, serta pengembangan kesadaran moral yang berlangsung terus-
menerus sepanjang perkembangan individu. Dalam konteks pendidikan, 
pembentukan akhlak berlangsung melalui proses belajar yang dipengaruhi oleh 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  270 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

pola asuh, lingkungan sekolah, relasi dengan guru, serta kurikulum yang 
berorientasi pada pengembangan karakter. Karena itu, psikologi pendidikan 
akhlak berusaha memahami bagaimana aspek-aspek psikologis ini bekerja untuk 
menghasilkan perilaku bermoral yang stabil, konsisten, dan bersumber dari 
kesadaran batin, bukan sekadar kepatuhan mekanis. 

Salah satu konsep utama dalam psikologi pendidikan akhlak adalah 
internalisasi nilai, yaitu proses ketika nilai moral eksternal berubah menjadi 
bagian dari sistem keyakinan dan kepribadian individu. Pada tahap ini, integrasi 
antara Tazkiyatun Nafs dalam tradisi Islam dan teori perkembangan moral Barat 
menjadi relevan. Tazkiyatun Nafs menempatkan penyucian jiwa, pengendalian 
hawa nafsu, serta pembentukan kesadaran Ilahiah sebagai landasan motivasional 
yang mendorong seseorang untuk berperilaku baik karena keyakinan dan 
kesadaran spiritual yang mendalam. Sementara itu, teori moral Barat, seperti 
Kohlberg, menunjukkan bahwa perkembangan moral berlangsung melalui 
tahapan penalaran yang semakin matang, di mana seseorang belajar melihat 
persoalan moral dari perspektif orang lain dan mempertimbangkan prinsip 
keadilan secara universal. Ketika kedua pendekatan ini dikaitkan, menjadi jelas 
bahwa perkembangan moral yang kuat membutuhkan dua aspek sekaligus: 
dimensi spiritual sebagai sumber motivasi internal, dan dimensi kognitif sebagai 
kerangka berpikir dalam menilai situasi moral secara rasional. 

Selain internalisasi nilai, psikologi pendidikan akhlak juga menekankan 
pentingnya peran emosi moral dalam membentuk perilaku bermakna. Emosi 
seperti empati, rasa bersalah, dan rasa malu memainkan peran penting sebagai 
pengendali diri dan pendorong tindakan moral yang secara spontan muncul tanpa 
harus melalui pertimbangan rasional yang panjang. Teori moral kontemporer, 
seperti yang dikembangkan oleh Narvaez, bahkan melihat moralitas sebagai hasil 
integrasi antara moral emotion, moral reasoning, dan moral character habits yang 
terbentuk melalui pembiasaan. Ini sejalan dengan pandangan para ulama seperti 
Al-Ghazali yang menegaskan bahwa akhlak terbentuk melalui latihan (riyadhah) 
dan pembiasaan yang terus-menerus sehingga menjadi sifat yang melekat pada 
diri. Dengan demikian, pendidikan akhlak yang efektif tidak cukup hanya 
mengajarkan teori moral, tetapi juga harus menciptakan pengalaman emosional 
dan kebiasaan bermoral yang diperkuat secara konsisten dalam keseharian peserta 
didik. 

Dalam konteks praktik pendidikan, psikologi pendidikan akhlak 
menunjukkan bahwa peran guru sangat menentukan. Guru bukan hanya 
penyampai materi, tetapi juga model moral yang perilakunya diamati dan ditiru 
oleh peserta didik. Psikologi sosial telah lama menegaskan bahwa proses 
observational learning memengaruhi perilaku lebih kuat daripada instruksi verbal. 
Jika lingkungan sekolah konsisten dalam menampilkan keteladanan moral, 
peserta didik akan menginternalisasi nilai-nilai tersebut dengan lebih mudah dan 
natural. Sebaliknya, ketidaksesuaian antara pengajaran nilai dan perilaku nyata 
yang ditampilkan oleh guru atau sekolah akan menciptakan disonansi moral yang 
dapat menghambat internalisasi nilai. Pada titik ini, teori hidden curriculum 
menjadi penting karena menunjukkan bahwa apa yang dipelajari peserta didik 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  271 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

tidak hanya berasal dari kurikulum formal, tetapi juga dari atmosfer psikologis 
sekolah, interaksi sosial, dan kultur kelembagaan yang dibangun secara kolektif. 

Jika dikaitkan dengan perkembangan moral pada era digital, psikologi 
pendidikan akhlak juga menghadapi tantangan baru. Peserta didik hidup dalam 
lingkungan yang sarat dengan informasi, paparan moral yang beragam, serta 
distraksi digital yang dapat melemahkan pengendalian diri. Karena itu, 
pendekatan pendidikan akhlak modern harus mampu mengintegrasikan 
keterampilan regulasi diri dan literasi digital moral sebagai bagian dari 
pembentukan karakter. Konsep self-regulated learning dan digital citizenship dalam 
psikologi pendidikan dapat dipadukan dengan nilai-nilai spiritual untuk 
membentuk karakter yang mampu bertahan dan tetap bermoral dalam situasi 
kompleks yang penuh godaan. Integrasi ini menguatkan argumen bahwa 
pendidikan akhlak tidak bisa lagi hanya berfokus pada pengajaran nilai normatif, 
tetapi juga harus mengembangkan kapasitas psikologis untuk membuat 
keputusan moral secara mandiri dalam konteks yang berubah-ubah. 

Psikologi pendidikan akhlak menunjukkan bahwa pembentukan akhlak 
adalah proses multidimensional yang memerlukan integrasi antara spiritualitas, 
penalaran moral, emosi moral, dan lingkungan pendidikan. Penelitian-penelitian 
terdahulu menegaskan pentingnya masing-masing aspek tersebut, tetapi 
penelitian terkini memberikan kontribusi lebih besar dengan menekankan 
pentingnya model integratif yang menggabungkan pendekatan agama dengan 
psikologi modern. Pendekatan integratif ini tidak hanya memperkuat dimensi 
motivasional dan kognitif dari moralitas, tetapi juga memberikan kerangka 
pendidikan yang lebih aplikatif, relevan, dan sesuai dengan tuntutan 
perkembangan peserta didik di era kontemporer. Dengan demikian, psikologi 
pendidikan akhlak mampu menjadi fondasi konseptual yang kuat bagi 
pengembangan kurikulum dan praktik pendidikan yang bertujuan membentuk 
manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga matang secara 
moral dan spiritual. 

 
Konsep Tazkiyatun Nafs  

Berangkat dari pemahaman kedua pendekatan, sesungguhnya memiliki 
titik temu sekaligus perbedaan fundamental dalam memandang hakikat manusia 
dan proses pembentukan moral. Tazkiyatun Nafs mengedepankan penyucian jiwa 
melalui pengendalian hawa nafsu, penguatan iman, serta pembiasaan amal saleh 
sebagai cara mencapai kematangan moral. Proses ini berlangsung secara internal, 
mendalam, dan stabil karena didorong oleh kesadaran spiritual yang berakar pada 
hubungan manusia dengan Tuhan. Sebaliknya, teori moral Barat, seperti 
Kohlberg, Piaget, dan Gilligan, memandang perkembangan moral sebagai proses 
rasional dan psikologis yang berkembang melalui interaksi sosial dan pengalaman 
kognitif. Meskipun berbeda titik awal, keduanya berorientasi pada pembentukan 
individu yang mampu membuat keputusan moral secara sadar, bertanggung 
jawab, dan konsisten. 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  272 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

Integrasi kedua pendekatan ini menjadi mungkin ketika Tazkiyatun Nafs 
dipahami sebagai fondasi motivasional-spiritual, sementara teori moral Barat 
menyediakan kerangka rasional dan psikologis untuk memahami proses 
perkembangan moral secara sistematis. Dalam konteks ini, Tazkiyatun Nafs 
berperan membangun motivasi internal yang mendorong individu untuk 
memperbaiki diri secara berkelanjutan melalui muhasabah (refleksi diri), mujahadah 
(upaya melawan dorongan negatif), dan tahdzib an-nafs (pembinaan karakter). 
Proses-proses ini paralel dengan tahapan perkembangan moral Kohlberg yang 
menekankan peningkatan kemampuan individu melihat perspektif moral yang 
lebih luas dari sekadar kepatuhan hingga pada prinsip universal. Integrasi 
keduanya menciptakan pendekatan yang tidak hanya membentuk kemampuan 
penalaran moral, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung jawab batin yang 
bersumber dari kesadaran spiritual, bukan sekadar pertimbangan logis. 

Selain itu, integrasi ini memperkaya pemahaman tentang moralitas dengan 
memasukkan dimensi emosional. Teori moral Barat modern, seperti perspektif 
etika kepedulian Gilligan dan teori moral neuropsikologis, mengakui peran 
empati, kasih sayang, dan kepekaan emosional dalam perilaku moral. Ini sejalan 
dengan ajaran Tazkiyatun Nafs yang menekankan pembersihan hati dari sifat 
tercela seperti iri, marah, dan sombong, serta mengembangkan sifat terpuji seperti 
kasih sayang, sabar, dan rendah hati. Dengan demikian, integrasi ini tidak hanya 
menggabungkan aspek spiritual dan rasional, tetapi juga menyatukan aspek 
emosional yang menjadi inti dari perilaku bermoral autentik. 

Integrasi ini juga memiliki implikasi praktis bagi dunia pendidikan. Dalam 
pendidikan akhlak, Tazkiyatun Nafs dapat menjadi dasar pembentukan motivasi 
moral peserta didik melalui pembiasaan ibadah, penguatan karakter spiritual, dan 
latihan pengendalian diri. Pada saat yang sama, teori moral Barat dapat 
membantu merancang kurikulum yang mengembangkan kemampuan peserta 
didik dalam bernalar moral melalui diskusi etis, studi kasus, dan pembelajaran 
sosial. Bentuk integratif seperti ini memungkinkan peserta didik tidak hanya 
“tahu apa yang baik”, tetapi juga “mengapa harus berbuat baik” dan “bagaimana 
mengambil keputusan moral yang benar” dalam situasi kompleks. Penelitian-
penelitian terdahulu yang menggabungkan pendekatan spiritual dan kognitif 
menunjukkan bahwa karakter yang terbentuk melalui dua jalur tersebut lebih 
stabil, reflektif, dan tangguh dalam menghadapi tekanan sosial maupun godaan 
moral. 

Integrasi Tazkiyatun Nafs dengan teori moral Barat memberikan kerangka 
baru yang lebih holistik untuk memahami dan membina moralitas manusia. 
Integrasi ini bukan hanya mengatasi kelemahan masing-masing pendekatan dan 
spiritualitas yang kadang kurang sistematis secara psikologis dan teori Barat yang 
sering kurang memperhatikan dimensi spiritual tetapi juga menawarkan 
kontribusi nyata bagi perkembangan ilmu psikologi pendidikan akhlak. 
Pendekatan ini memungkinkan pembentukan model pendidikan moral yang lebih 
relevan dengan kebutuhan manusia modern: manusia yang tidak hanya cerdas 
secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan bersih secara spiritual. 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  273 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

Dengan demikian, integrasi ini menjadi landasan konseptual yang penting dalam 
merumuskan pendidikan moral yang komprehensif dan berkelanjutan. 

 
SIMPULAN  

Integrasi konsep Tazkiyatun Nafs dengan teori moral Barat memberikan 
kerangka pembinaan moral yang lebih komprehensif dibandingkan jika keduanya 
digunakan secara terpisah. Tazkiyatun Nafs memberikan fondasi spiritual dan 
motivasional yang kuat dalam pembentukan akhlak melalui proses penyucian 
jiwa, pengendalian diri, dan penguatan kesadaran Ilahiah. Sementara itu, teori 
moral Barat melengkapi aspek tersebut dengan penjelasan sistematis tentang 
perkembangan penalaran moral, empati, dan dinamika psikologis yang 
memengaruhi perilaku etis. Hasil integrasi ini menunjukkan bahwa pendidikan 
akhlak yang efektif harus menggabungkan kekuatan dimensi spiritual, emosional, 
dan kognitif secara seimbang agar menghasilkan individu yang tidak hanya 
memahami nilai moral, tetapi juga mampu menginternalisasikannya secara 
mendalam dan menerapkannya dalam kehidupan nyata. Pendekatan ini 
berpotensi menjadi kontribusi signifikan bagi pengembangan model pendidikan 
karakter yang lebih relevan, holistik, dan berkelanjutan. 

 
DAFTAR RUJUKAN 

Akbar, K. Konsep Tazkiyatun Nafs Dalam Al-Quran Dan Relevansinya Dengan 
Kesehatan Mental (Studi Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab). 

Aslami, H. (2016). Konsep Tazkiyatun Nafs Dalam Kitab Ihya Ulumuddin Karya Imam 
Al-Ghazali (Doctoral dissertation, Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan). 

Faridah, C. H., & Sarina Aini, K. (2006). Pendekatan psikologi dalam pendidikan 
akhlak muslim sebagai pemangkin pembangunan insan dan tamadun. 
Jurnal Pengajian Melayu, 17, 290-306. 

Fathuddin, M. H. (2016). Konsep Tazkiyatun Nafs Menurut Ibnu Qoyyim Al 
Jauziyah Dalam Kitab Madarijus Shalikin Serta Implikasinya Terhadap 
Pendidikan. Tadbir Muwahhid, 5(2). 

Fithriyyah, I. (2023). Implementasi Metode Tazkiyatun Nafs Imam Al-Ghazali Perspektif 
Pendidikan Islam Dalam Mengembangkan Potensi Kecerdasan Spiritual Siswa 
MAN 1 Kota Bengkulu (Doctoral dissertation, UIN Fatmawati Sukarno 
Bengkulu). 

Harahap, M. Y., & Ependi, R. (2023). Tazkiyatun Nafs Dalam Membentuk Akhlakul 
Karimah. PT. Green Pustaka Indonesia. 

Hasan, C. J. (2019). Bimbingan dzikir dalam meningkatkan kecerdasan spiritual 
santri melalui tazkiyatun nafs. Irsyad: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, 
Konseling, dan Psikoterapi Islam, 7(2), 121-140. 

Hidayati, A. (2025). Pendidikan Akhlak sebagai Inti Konsep Pendidikan Islam 
dalam Pemikiran Al-Ghazali: Penelitian. Jurnal Pengabdian Masyarakat dan 
Riset Pendidikan, 4(1), 2606-2616. 

Humaini, H. (2008). Konsep tazkiyatun nafs dalam Al-Quran dan implikasinya dalam 
pengembangan pendidikan Islam (Doctoral dissertation, Universitas Negeri 
Islam Maulana Malik Ibrahim). 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  274 
 

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan   

Karim, B. A., & Hasibuddin, M. H. M. (2021). Revolusi Mental Melalui Pendidikan 
Islam Berbasis Metode Tazkiyatun Nafs. Education and Learning Journal, 2(1), 
10-18. 

Marsiti, M. (2024). Integrasi Psikologi Humanistik Dan Tazkiyatun Nafs Dalam 
Mengatasi Gangguan Mental Emosional Remaja Perspektif Al-Qur’an (Doctoral 
dissertation, Institut PTIQ Jakarta). 

Maududin, I. A., Tamam, A. M., & Supraha, W. (2021). Konsep Pendidikan 
Tazkiyatun Nafs Ibnul Qayyim Dalam Menangani Kenakalan Peserta Didik. 
Rayah Al-Islam, 5(01), 140-156. 

Mursalin, H., Mujahidin, E., & Hidayat, T. (2023). Analisis Konsep Tazkiyatun 
Nafs Ahmad Anas Karzon Untuk Peserta Didik. Islamic Management: Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam, 6(01), 133-150. 

Nurlina, N., & Bashori, B. (2025). Konsep'Nafs' dalam Al-Qur'an: Analisis 
Semantik terhadap Dimensi Psikologis dan Spiritualitas dalam Proses 
Pembentukan Karakter. Semantik: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, Bahasa dan 
Budaya, 3(3), 200-214. 

Nurulhayati, E. L. (2025). INTEGRASI KONSEP NAFS AL-GHAZALI DALAM 
MENGHADAPI DEGRADASI MORAL PESERTA DIDIK DI ERA 
DIGITAL: k. ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research, 2(01a), 73-
88. 

Nurulhayati, E. L., Ghani, S. J., & Kurahman, O. T. (2025). KONSEP TAZKIYAH 
AL-NAFS DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN RELEVANSINYA 
DENGAN TEORI SELF-ACTUALIZATION ABRAHAM MASLOW. As-
Sulthan Journal of Education, 2(2), 70-80. 

Prasetio, J. E. (2017). Tazkiyatun Nafs: Kajian Teoritis Konsep Akuntabilitas. Jurnal 
Analisa Akuntansi dan Perpajakan, 1(1). 

Saputri, N. (2025). Interaksi Mahasiswa Dengan Artificial Intelligence dan 
Implikasinya Terhadap Akhlak Digital: Tinjauan Psikologi Pendidikan 
Islam. Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum, 3(3), 1606-1616. 

Sayfudin, N. (2018). Konsep Tazkiyatun Nafs Perspektif Al-Ghozali Dalam Pendidikan 
Akhlak (Doctoral dissertation, IAIN Metro). 

Suryadi, R. A., & Agama, K. (2021). Tujuan pendidikan akhlak. Jurnal Al-Azhary, 
7(2), 5-115. 

Wahyuni, N., & Fadriati, F. (2022). Integrasi konsep sabar dalam pendidikan 
akhlak dan psikologi. Jurnal Pendidikan Islam Al-Ilmi, 5(2), 116-123. 
Zainurohmad, A. (2020). Konsep Tazkiyatun Nafs Menurut Al-Ghazali dalam 
Pendidikan Akhlak (Doctoral dissertation, IAIN Kediri). 

 


