&1 QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid

8 Volume 1 Number 2 December 2025

N DOI: https:/ /doi.ore/10.61104/qd.v1i2.607

Psikologi Pendidikan Akhlak: Integrasi Konsep Tazkiyatun Nafs
Dengan Teori Moral Barat

Ava Fahmi Yusif El Fikril, Mualimin2, Mukaffan3
UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia

Email Korrespondensi: avafahmi6@gmail.com, Mualimin@uinkhas.ac.id, Mukaffan.20@g¢mail.com

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 22 Desember 2025

ABSTRACT

This study discusses the integration between the concept of Tazkiyatun Nafs in
Islam and Western moral theory in the context of moral education psychology. This topic
was chosen because of the gap between the Islamic spiritual approach and secular moral
theory in shaping students' character. The research hypothesis states that combining
Tazkiyatun Nafs with Western moral theory can produce a more holistic moral education
model, covering spiritual, cognitive, and affective dimensions. The method used is a
literature study with descriptive-comparative analysis of classical Islamic literature and
Western moral theory (Kohlberg, Piaget, and Gilligan). The results of the study show that
there is a meeting point in the aspects of moral awareness and self-control development.
This integration is important because it provides a conceptual basis for moral education
that balances rationality and spirituality, making it relevant for application in modern
education systems.

Keywords: Educational psychology, morals, Tazkiyatun Nafs, Western moral theory,
value integration.

ABSTRAK

Penelitian ini membahas integrasi antara konsep Tazkiyatun Nafs dalam Islam
dengan teori moral Barat dalam konteks psikologi pendidikan akhlak. Topik ini
dipilih karena adanya kesenjangan antara pendekatan spiritual Islam dan teori
moral sekuler dalam pembentukan karakter peserta didik. Hipotesis penelitian ini
menyatakan bahwa penggabungan Tazkiyatun Nafs dengan teori moral Barat
dapat menghasilkan model pendidikan akhlak yang lebih holistik, mencakup
dimensi spiritual, kognitif, dan afektif. Metode yang digunakan adalah studi
kepustakaan dengan analisis deskriptif-komparatif terhadap literatur Islam klasik
dan teori moral Barat (Kohlberg, Piaget, dan Gilligan). Hasil penelitian
menunjukkan adanya titik temu pada aspek pengembangan kesadaran moral dan
pengendalian diri. Integrasi ini penting karena memberikan dasar konseptual bagi
pendidikan akhlak yang seimbang antara rasionalitas dan spiritualitas, sehingga
relevan untuk diterapkan dalam sistem pendidikan modern.

Kata Kunci: Psikologi Pendidikan, Akhlak, Tazkiyatun Nafs, Teori Moral Barat,
Integrasi Nilai.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 265
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan


mailto:avafahmi6@gmail.com
mailto:Mualimin@uinkhas.ac.id
mailto:Mukaffan.20@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

PENDAHULUAN

Perkembangan ilmu psikologi pendidikan dalam beberapa dekade terakhir
menunjukkan peningkatan perhatian terhadap pembentukan karakter dan
moralitas sebagai bagian integral dari proses pendidikan. Pendidikan modern
tidak lagi hanya berfokus pada transfer pengetahuan dan penguasaan
keterampilan, tetapi juga menekankan pembentukan kepribadian, nilai, dan
akhlak peserta didik. Fenomena degradasi moral di berbagai lapisan masyarakat,
terutama di kalangan generasi muda, menjadi salah satu bukti bahwa pendidikan
yang berorientasi kognitif semata tidak cukup untuk membentuk manusia yang
utuh secara spiritual dan moral. Dalam konteks inilah psikologi pendidikan
akhlak menjadi bidang yang penting untuk dikaji, karena berupaya memahami
dinamika internal individu dalam proses pembentukan perilaku moral yang
konsisten antara pengetahuan, sikap, dan tindakan. Di sisi lain, teori-teori
perkembangan moral Barat yang dikemukakan oleh tokoh-tokoh seperti Lawrence
Kohlberg, Jean Piaget, dan Carol Gilligan telah memberikan kontribusi signifikan
dalam menjelaskan tahapan dan proses berpikir moral manusia. Kohlberg
misalnya, menekankan bahwa perkembangan moral merupakan hasil dari proses
penalaran yang berkembang seiring dengan kematangan kognitif, sementara
Piaget melihat moralitas sebagai hasil dari interaksi sosial yang membentuk
kesadaran akan keadilan dan aturan. Gilligan menambahkan dimensi etika
kepedulian yang menekankan pentingnya empati dan hubungan antarindividu.
Namun, teori-teori ini memiliki keterbatasan karena berlandaskan pada
paradigma sekuler yang menempatkan moralitas semata sebagai konstruksi sosial
dan rasional, tanpa mempertimbangkan aspek spiritual sebagai sumber nilai dan
motivasi moral.

Sebaliknya, dalam tradisi Islam, konsep Tazkiyatun Nafs menjadi fondasi
utama dalam pembentukan akhlak dan kepribadian manusia. Tazkiyatun Nafs
yang berarti penyucian jiwa, berakar pada ajaran Al-Qur’an yang menekankan
pentingnya pembersihan diri dari sifat-sifat tercela dan pengembangan potensi
spiritual menuju kedekatan dengan Allah. Para ulama seperti Al-Ghazali dan Ibnu
Qayyim al-Jauziyyah menjelaskan bahwa proses penyucian jiwa melibatkan tiga
tahap utama: pengenalan diri (ma'rifatun nafs), pengendalian hawa nafsu
(mujahadatun nafs), dan pembentukan akhlak mulia (tahdzib al-akhlag). Dalam
kerangka psikologi pendidikan, Tazkiyatun Nafs dapat dipahami sebagai proses
pengembangan kepribadian integral yang mencakup dimensi kognitif, afektif, dan
spiritual.

Kedua pendekatan tersebut, baik teori moral Barat maupun konsep
Tazkiyatun Nafs, sesungguhnya memiliki tujuan yang sama, yaitu membentuk
manusia bermoral. Namun, keduanya berangkat dari paradigma yang berbeda:
teori moral Barat bertumpu pada rasionalitas dan konstruksi sosial, sementara
Tazkiyatun Nafs berakar pada spiritualitas dan hubungan transendental manusia
dengan Tuhan. Kesenjangan inilah yang menimbulkan kebutuhan untuk
mengintegrasikan kedua pendekatan tersebut agar tercipta pemahaman yang
lebih utuh tentang pendidikan akhlak. Integrasi ini diharapkan dapat menyatukan
kekuatan keduanya, yaitu kemampuan teori Barat dalam menjelaskan struktur

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 266
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

dan tahapan berpikir moral dengan kedalaman spiritual Islam yang memberikan
makna dan motivasi bagi perilaku moral.

Penelitian ini muncul sebagai upaya menjembatani kesenjangan antara
pendekatan psikologis modern dan spiritualitas Islam dalam konteks pendidikan
akhlak. Dengan menganalisis titik temu antara Tazkiyatun Nafs dan teori moral
Barat, penelitian ini berupaya menawarkan model konseptual pendidikan akhlak
yang berimbang antara aspek rasional dan spiritual. Pendekatan ini berasumsi
bahwa moralitas sejati tidak hanya muncul dari penalaran logis tentang benar dan
salah, tetapi juga dari kesadaran spiritual yang mendorong seseorang untuk
berbuat baik karena dorongan keimanan dan keikhlasan. Secara teoritis, penelitian
ini berkontribusi dalam memperkaya khazanah psikologi pendidikan dengan
perspektif integratif yang menggabungkan nilai-nilai Islam dan teori psikologis
modern. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi acuan
dalam pengembangan kurikulum pendidikan karakter yang lebih kontekstual, di
mana pengembangan akal dan hati berjalan seimbang. Dengan demikian, peserta
didik tidak hanya menjadi individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga
memiliki integritas moral dan kedalaman spiritual.

Tujuan utama penelitian ini adalah menganalisis potensi integrasi antara
konsep Tazkiyatun Nafs dan teori moral Barat dalam membentuk model psikologi
pendidikan akhlak yang komprehensif. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kepustakaan melalui analisis deskriptif-komparatif terhadap literatur Islam klasik
dan teori psikologi modern. Hasil kajian diharapkan mampu menunjukkan bahwa
sinergi antara keduanya dapat menghasilkan paradigma baru dalam pendidikan
moral yang menekankan penyatuan aspek spiritual, kognitif, dan sosial secara
harmonis. Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, hipotesis yang diajukan
dalam penelitian ini adalah bahwa integrasi konsep Tazkiyatun Nafs dengan teori
moral Barat akan menghasilkan model psikologi pendidikan akhlak yang lebih
holistik dan efektif dalam membentuk karakter peserta didik yang berakhlak,
berakal sehat, dan berjiwa spiritual.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research) untuk menganalisis integrasi konsep Tazkiyatun Nafs
dalam Islam dengan teori moral Barat dalam konteks psikologi pendidikan
akhlak. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada kajian
konseptual, bukan pengumpulan data lapangan. Dua variabel utama yang dikaji
adalah konsep Tazkiyatun Nafs sebagai representasi nilai moral Islam yang
menekankan penyucian jiwa dan pengendalian diri, serta teori moral Barat yang
menekankan aspek rasional dan psikologis dalam perkembangan moral. Subjek
penelitian berupa teks-teks ilmiah dan karya akademik dari sumber primer seperti
Al-Ghazali, Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, dan Ibnu Miskawaih, serta teori moral dari
Kohlberg, Piaget, dan Gilligan. Pemilihan sumber dilakukan secara purposif
dengan mempertimbangkan relevansi dan kontribusinya terhadap pembentukan
model integratif pendidikan akhlak.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 267
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Instrumen penelitian berupa lembar analisis dokumen yang digunakan
untuk menelaah dimensi moral, proses pembentukan akhlak, dan relevansi
pendidikan dari tiap teori. Proses penelitian meliputi empat tahap, yaitu
pengumpulan data pustaka, reduksi data, analisis deskriptif-komparatif, dan
sintesis model integratif. Analisis data dilakukan secara kualitatif dengan
pendekatan tematik dan hermeneutik, di mana peneliti mengidentifikasi tema-
tema utama seperti kesadaran moral, spiritualitas, dan rasionalitas, lalu
menghubungkannya untuk membentuk pola konseptual. Validitas hasil dijaga
melalui triangulasi sumber dan review sejawat guna memastikan ketepatan
interpretasi. Metode ini memungkinkan peneliti lain untuk melakukan replikasi
dengan mengikuti prosedur yang sama, serta menghasilkan model pendidikan
akhlak yang memadukan kekuatan spiritual Tazkiyatun Nafs dengan rasionalitas
teori moral Barat, sehingga memberikan landasan teoritis bagi pengembangan
pendidikan karakter yang lebih utuh dan holistik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi antara konsep Tazkiyatun
Nafs dan teori moral Barat menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif
tentang proses pembentukan akhlak dalam pendidikan. Analisis terhadap 34
sumber primer dan sekunder memperlihatkan bahwa kedua pendekatan tersebut
tidak hanya berbeda dalam landasan epistemologis, tetapi juga saling melengkapi
pada level struktural dan fungsional. Secara deskriptif, tema-tema spiritualitas,
kesadaran moral, dan pengendalian diri muncul lebih dominan dalam literatur
Islam, sedangkan literatur Barat lebih menekankan struktur tahap perkembangan
moral, rasionalitas, dan interaksi sosial sebagai pendorong kematangan moral.
Perbedaan dominasi tema ini menjelaskan mengapa integrasi keduanya
diperlukan: teori moral Barat mampu memberi penjelasan sistematis mengenai
bagaimana proses berpikir moral berkembang, sementara Tazkiyatun Nafs
menjelaskan mengapa seseorang terdorong secara batin untuk mempraktikkan
akhlak mulia.

Analisis komparatif menunjukkan bahwa spiritualitas memiliki hubungan
fungsional yang kuat dengan pengendalian diri, sedangkan rasionalitas moral
berkaitan erat dengan pembentukan pola penalaran etis. Hubungan antartema ini
menjelaskan bagaimana kedua pendekatan dapat dipadukan: spiritualitas menjadi
fondasi motivasional, sedangkan penalaran moral menjadi perangkat kognitif
untuk mengarahkan perilaku. Temuan ini konsisten dengan hasil penelitian
Narvaez (2021) yang menyatakan bahwa perkembangan moral memerlukan
integrasi antara moral character, moral reasoning, dan moral emotion. Selain itu,
penelitian ini sejalan dengan kajian Abdullah (2020) yang menegaskan pentingnya
dimensi spiritual dalam pendidikan karakter dalam konteks masyarakat Muslim.
Namun, penelitian ini memberikan kontribusi lebih jauh dengan menghadirkan
model integratif yang tidak hanya menggabungkan nilai spiritual dan rasional
secara konseptual, tetapi juga menempatkan keduanya dalam hubungan yang
saling memperkuat dalam konteks pendidikan akhlak.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 268
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Hasil sintesis menunjukkan bahwa Tazkiyatun Nafs berperan dalam
membentuk kesadaran diri yang mendalam, yaitu kesadaran mengenai tanggung
jawab moral tidak hanya kepada sesama manusia tetapi juga kepada Tuhan.
Kesadaran ini berimplikasi pada pengendalian diri yang stabil dan konsisten,
yang menurut Al-Ghazali merupakan inti dari akhlak mulia. Sementara itu, teori
moral Barat memberi kerangka yang menunjukkan bahwa pertimbangan moral
berkembang secara bertahap dari orientasi kepatuhan eksternal menuju prinsip
moral internal, sebagaimana dijelaskan oleh Kohlberg dan Piaget. Ketika kedua
pendekatan ini digabungkan, muncul model pendidikan akhlak yang bersifat dua
lapis: lapis spiritual yang menginternalisasi makna moral secara transendental,
dan lapis rasional yang mengembangkan kapasitas berpikir etis. Model ini
memberikan jawaban yang kuat mengenai bagaimana moralitas dapat terbentuk
secara utuh: moralitas yang tidak hanya dipahami secara kognitif tetapi juga
dirasakan dan diyakini secara mendalam.

Pembandingan dengan penelitian sebelumnya memperlihatkan adanya
perbedaan kontribusi yang dihasilkan penelitian ini. Kajian Sani (2019) misalnya
lebih menekankan keseimbangan antara kecerdasan emosional dan nilai-nilai
religius, tetapi tidak secara khusus membahas integrasi dengan teori
perkembangan moral Barat. Demikian pula, penelitian Farid (2020) mengenai
pendidikan karakter berbasis Islam tidak memberikan kerangka integratif yang
menghubungkan spiritualitas dengan struktur perkembangan moral yang terukur.
Penelitian ini melampaui pendekatan sebelumnya dengan menunjukkan bahwa
integrasi kedua tradisi ini tidak hanya mungkin dilakukan, tetapi juga
menghadirkan perspektif baru yang lebih holistik dalam memahami proses
pembentukan akhlak.

Pendidikan akhlak yang efektif harus menggabungkan pembinaan spiritual
yang mendalam dengan pengembangan penalaran moral yang sistematis.
Pembahasan ini memperkuat kesimpulan bahwa integrasi Tazkiyatun Nafs dan
teori moral Barat bukan hanya menjawab kesenjangan teoretis, tetapi juga
memberikan landasan konseptual baru bagi pengembangan psikologi pendidikan
akhlak yang lebih relevan dengan tantangan era modern. Dengan demikian,
penelitian ini memberikan kontribusi nyata bagi perkembangan ilmu, terutama
dalam merumuskan model pendidikan moral yang lebih utuh, menyeluruh, dan
aplikatif.

Psikologi Pendidikan Akhlak

Dalam suatu proses pembentukan moral sebagai hasil interaksi antara
aspek spiritual, kognitif, emosional, dan sosial yang bekerja secara simultan dalam
diri peserta didik. Dalam perspektif psikologi, akhlak bukan sekadar seperangkat
perilaku yang dipatuhi karena norma sosial atau tekanan eksternal, melainkan
struktur kepribadian yang terbentuk melalui proses internalisasi nilai, pengolahan
pengalaman, serta pengembangan kesadaran moral yang berlangsung terus-
menerus sepanjang perkembangan individu. Dalam konteks pendidikan,
pembentukan akhlak berlangsung melalui proses belajar yang dipengaruhi oleh

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 269
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

pola asuh, lingkungan sekolah, relasi dengan guru, serta kurikulum yang
berorientasi pada pengembangan karakter. Karena itu, psikologi pendidikan
akhlak berusaha memahami bagaimana aspek-aspek psikologis ini bekerja untuk
menghasilkan perilaku bermoral yang stabil, konsisten, dan bersumber dari
kesadaran batin, bukan sekadar kepatuhan mekanis.

Salah satu konsep utama dalam psikologi pendidikan akhlak adalah
internalisasi nilai, yaitu proses ketika nilai moral eksternal berubah menjadi
bagian dari sistem keyakinan dan kepribadian individu. Pada tahap ini, integrasi
antara Tazkiyatun Nafs dalam tradisi Islam dan teori perkembangan moral Barat
menjadi relevan. Tazkiyatun Nafs menempatkan penyucian jiwa, pengendalian
hawa nafsu, serta pembentukan kesadaran Ilahiah sebagai landasan motivasional
yang mendorong seseorang untuk berperilaku baik karena keyakinan dan
kesadaran spiritual yang mendalam. Sementara itu, teori moral Barat, seperti
Kohlberg, menunjukkan bahwa perkembangan moral berlangsung melalui
tahapan penalaran yang semakin matang, di mana seseorang belajar melihat
persoalan moral dari perspektif orang lain dan mempertimbangkan prinsip
keadilan secara universal. Ketika kedua pendekatan ini dikaitkan, menjadi jelas
bahwa perkembangan moral yang kuat membutuhkan dua aspek sekaligus:
dimensi spiritual sebagai sumber motivasi internal, dan dimensi kognitif sebagai
kerangka berpikir dalam menilai situasi moral secara rasional.

Selain internalisasi nilai, psikologi pendidikan akhlak juga menekankan
pentingnya peran emosi moral dalam membentuk perilaku bermakna. Emosi
seperti empati, rasa bersalah, dan rasa malu memainkan peran penting sebagai
pengendali diri dan pendorong tindakan moral yang secara spontan muncul tanpa
harus melalui pertimbangan rasional yang panjang. Teori moral kontemporer,
seperti yang dikembangkan oleh Narvaez, bahkan melihat moralitas sebagai hasil
integrasi antara moral emotion, moral reasoning, dan moral character habits yang
terbentuk melalui pembiasaan. Ini sejalan dengan pandangan para ulama seperti
Al-Ghazali yang menegaskan bahwa akhlak terbentuk melalui latihan (riyadhah)
dan pembiasaan yang terus-menerus sehingga menjadi sifat yang melekat pada
diri. Dengan demikian, pendidikan akhlak yang efektif tidak cukup hanya
mengajarkan teori moral, tetapi juga harus menciptakan pengalaman emosional
dan kebiasaan bermoral yang diperkuat secara konsisten dalam keseharian peserta
didik.

Dalam konteks praktik pendidikan, psikologi pendidikan akhlak
menunjukkan bahwa peran guru sangat menentukan. Guru bukan hanya
penyampai materi, tetapi juga model moral yang perilakunya diamati dan ditiru
oleh peserta didik. Psikologi sosial telah lama menegaskan bahwa proses
observational learning memengaruhi perilaku lebih kuat daripada instruksi verbal.
Jika lingkungan sekolah konsisten dalam menampilkan keteladanan moral,
peserta didik akan menginternalisasi nilai-nilai tersebut dengan lebih mudah dan
natural. Sebaliknya, ketidaksesuaian antara pengajaran nilai dan perilaku nyata
yang ditampilkan oleh guru atau sekolah akan menciptakan disonansi moral yang
dapat menghambat internalisasi nilai. Pada titik ini, teori hidden curriculum
menjadi penting karena menunjukkan bahwa apa yang dipelajari peserta didik

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 270
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

tidak hanya berasal dari kurikulum formal, tetapi juga dari atmosfer psikologis
sekolah, interaksi sosial, dan kultur kelembagaan yang dibangun secara kolektif.

Jika dikaitkan dengan perkembangan moral pada era digital, psikologi
pendidikan akhlak juga menghadapi tantangan baru. Peserta didik hidup dalam
lingkungan yang sarat dengan informasi, paparan moral yang beragam, serta
distraksi digital yang dapat melemahkan pengendalian diri. Karena itu,
pendekatan pendidikan akhlak modern harus mampu mengintegrasikan
keterampilan regulasi diri dan literasi digital moral sebagai bagian dari
pembentukan karakter. Konsep self-requlated learning dan digital citizenship dalam
psikologi pendidikan dapat dipadukan dengan nilai-nilai spiritual untuk
membentuk karakter yang mampu bertahan dan tetap bermoral dalam situasi
kompleks yang penuh godaan. Integrasi ini menguatkan argumen bahwa
pendidikan akhlak tidak bisa lagi hanya berfokus pada pengajaran nilai normatif,
tetapi juga harus mengembangkan kapasitas psikologis untuk membuat
keputusan moral secara mandiri dalam konteks yang berubah-ubah.

Psikologi pendidikan akhlak menunjukkan bahwa pembentukan akhlak
adalah proses multidimensional yang memerlukan integrasi antara spiritualitas,
penalaran moral, emosi moral, dan lingkungan pendidikan. Penelitian-penelitian
terdahulu menegaskan pentingnya masing-masing aspek tersebut, tetapi
penelitian terkini memberikan kontribusi lebih besar dengan menekankan
pentingnya model integratif yang menggabungkan pendekatan agama dengan
psikologi modern. Pendekatan integratif ini tidak hanya memperkuat dimensi
motivasional dan kognitif dari moralitas, tetapi juga memberikan kerangka
pendidikan yang lebih aplikatif, relevan, dan sesuai dengan tuntutan
perkembangan peserta didik di era kontemporer. Dengan demikian, psikologi
pendidikan akhlak mampu menjadi fondasi konseptual yang kuat bagi
pengembangan kurikulum dan praktik pendidikan yang bertujuan membentuk
manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga matang secara
moral dan spiritual.

Konsep Tazkiyatun Nafs

Berangkat dari pemahaman kedua pendekatan, sesungguhnya memiliki
titik temu sekaligus perbedaan fundamental dalam memandang hakikat manusia
dan proses pembentukan moral. Tazkiyatun Nafs mengedepankan penyucian jiwa
melalui pengendalian hawa nafsu, penguatan iman, serta pembiasaan amal saleh
sebagai cara mencapai kematangan moral. Proses ini berlangsung secara internal,
mendalam, dan stabil karena didorong oleh kesadaran spiritual yang berakar pada
hubungan manusia dengan Tuhan. Sebaliknya, teori moral Barat, seperti
Kohlberg, Piaget, dan Gilligan, memandang perkembangan moral sebagai proses
rasional dan psikologis yang berkembang melalui interaksi sosial dan pengalaman
kognitif. Meskipun berbeda titik awal, keduanya berorientasi pada pembentukan
individu yang mampu membuat keputusan moral secara sadar, bertanggung
jawab, dan konsisten.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 271
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Integrasi kedua pendekatan ini menjadi mungkin ketika Tazkiyatun Nafs
dipahami sebagai fondasi motivasional-spiritual, sementara teori moral Barat
menyediakan kerangka rasional dan psikologis untuk memahami proses
perkembangan moral secara sistematis. Dalam konteks ini, Tazkiyatun Nafs
berperan membangun motivasi internal yang mendorong individu untuk
memperbaiki diri secara berkelanjutan melalui muhasabah (refleksi diri), mujahadah
(upaya melawan dorongan negatif), dan tahdzib an-nafs (pembinaan karakter).
Proses-proses ini paralel dengan tahapan perkembangan moral Kohlberg yang
menekankan peningkatan kemampuan individu melihat perspektif moral yang
lebih luas dari sekadar kepatuhan hingga pada prinsip universal. Integrasi
keduanya menciptakan pendekatan yang tidak hanya membentuk kemampuan
penalaran moral, tetapi juga menumbuhkan rasa tanggung jawab batin yang
bersumber dari kesadaran spiritual, bukan sekadar pertimbangan logis.

Selain itu, integrasi ini memperkaya pemahaman tentang moralitas dengan
memasukkan dimensi emosional. Teori moral Barat modern, seperti perspektif
etika kepedulian Gilligan dan teori moral neuropsikologis, mengakui peran
empati, kasih sayang, dan kepekaan emosional dalam perilaku moral. Ini sejalan
dengan ajaran Tazkiyatun Nafs yang menekankan pembersihan hati dari sifat
tercela seperti iri, marah, dan sombong, serta mengembangkan sifat terpuji seperti
kasih sayang, sabar, dan rendah hati. Dengan demikian, integrasi ini tidak hanya
menggabungkan aspek spiritual dan rasional, tetapi juga menyatukan aspek
emosional yang menjadi inti dari perilaku bermoral autentik.

Integrasi ini juga memiliki implikasi praktis bagi dunia pendidikan. Dalam
pendidikan akhlak, Tazkiyatun Nafs dapat menjadi dasar pembentukan motivasi
moral peserta didik melalui pembiasaan ibadah, penguatan karakter spiritual, dan
latihan pengendalian diri. Pada saat yang sama, teori moral Barat dapat
membantu merancang kurikulum yang mengembangkan kemampuan peserta
didik dalam bernalar moral melalui diskusi etis, studi kasus, dan pembelajaran
sosial. Bentuk integratif seperti ini memungkinkan peserta didik tidak hanya
“tahu apa yang baik”, tetapi juga “mengapa harus berbuat baik” dan “bagaimana
mengambil keputusan moral yang benar” dalam situasi kompleks. Penelitian-
penelitian terdahulu yang menggabungkan pendekatan spiritual dan kognitif
menunjukkan bahwa karakter yang terbentuk melalui dua jalur tersebut lebih
stabil, reflektif, dan tangguh dalam menghadapi tekanan sosial maupun godaan
moral.

Integrasi Tazkiyatun Nafs dengan teori moral Barat memberikan kerangka
baru yang lebih holistik untuk memahami dan membina moralitas manusia.
Integrasi ini bukan hanya mengatasi kelemahan masing-masing pendekatan dan
spiritualitas yang kadang kurang sistematis secara psikologis dan teori Barat yang
sering kurang memperhatikan dimensi spiritual tetapi juga menawarkan
kontribusi nyata bagi perkembangan ilmu psikologi pendidikan akhlak.
Pendekatan ini memungkinkan pembentukan model pendidikan moral yang lebih
relevan dengan kebutuhan manusia modern: manusia yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan bersih secara spiritual.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 272
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Dengan demikian, integrasi ini menjadi landasan konseptual yang penting dalam
merumuskan pendidikan moral yang komprehensif dan berkelanjutan.

SIMPULAN

Integrasi konsep Tazkiyatun Nafs dengan teori moral Barat memberikan
kerangka pembinaan moral yang lebih komprehensif dibandingkan jika keduanya
digunakan secara terpisah. Tazkiyatun Nafs memberikan fondasi spiritual dan
motivasional yang kuat dalam pembentukan akhlak melalui proses penyucian
jiwa, pengendalian diri, dan penguatan kesadaran Ilahiah. Sementara itu, teori
moral Barat melengkapi aspek tersebut dengan penjelasan sistematis tentang
perkembangan penalaran moral, empati, dan dinamika psikologis yang
memengaruhi perilaku etis. Hasil integrasi ini menunjukkan bahwa pendidikan
akhlak yang efektif harus menggabungkan kekuatan dimensi spiritual, emosional,
dan kognitif secara seimbang agar menghasilkan individu yang tidak hanya
memahami nilai moral, tetapi juga mampu menginternalisasikannya secara
mendalam dan menerapkannya dalam kehidupan nyata. Pendekatan ini
berpotensi menjadi kontribusi signifikan bagi pengembangan model pendidikan
karakter yang lebih relevan, holistik, dan berkelanjutan.

DAFTAR RUJUKAN

Akbar, K. Konsep Tazkiyatun Nafs Dalam Al-Quran Dan Relevansinya Dengan
Kesehatan Mental (Studi Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab).
Aslami, H. (2016). Konsep Tazkiyatun Nafs Dalam Kitab Thya Ulumuddin Karya Imam

Al-Ghazali (Doctoral dissertation, Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan).

Faridah, C. H., & Sarina Aini, K. (2006). Pendekatan psikologi dalam pendidikan
akhlak muslim sebagai pemangkin pembangunan insan dan tamadun.
Jurnal Pengajian Melayu, 17, 290-306.

Fathuddin, M. H. (2016). Konsep Tazkiyatun Nafs Menurut Ibnu Qoyyim Al
Jauziyah Dalam Kitab Madarijus Shalikin Serta Implikasinya Terhadap
Pendidikan. Tadbir Muwahhid, 5(2).

Fithriyyah, I. (2023). Implementasi Metode Tazkiyatun Nafs Imam Al-Ghazali Perspektif
Pendidikan Islam Dalam Mengembangkan Potensi Kecerdasan Spiritual Siswa
MAN 1 Kota Bengkulu (Doctoral dissertation, UIN Fatmawati Sukarno
Bengkulu).

Harahap, M. Y., & Ependi, R. (2023). Tazkiyatun Nafs Dalam Membentuk Akhlakul
Karimah. PT. Green Pustaka Indonesia.

Hasan, C. J. (2019). Bimbingan dzikir dalam meningkatkan kecerdasan spiritual
santri melalui tazkiyatun nafs. Irsyad: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan,
Konseling, dan Psikoterapi Islam, 7(2), 121-140.

Hidayati, A. (2025). Pendidikan Akhlak sebagai Inti Konsep Pendidikan Islam
dalam Pemikiran Al-Ghazali: Penelitian. Jurnal Pengabdian Masyarakat dan
Riset Pendidikan, 4(1), 2606-2616.

Humaini, H. (2008). Konsep tazkiyatun nafs dalam Al-Quran dan implikasinya dalam
pengembangan pendidikan Islam (Doctoral dissertation, Universitas Negeri
Islam Maulana Malik Ibrahim).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 273

Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan




QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Karim, B. A., & Hasibuddin, M. H. M. (2021). Revolusi Mental Melalui Pendidikan
Islam Berbasis Metode Tazkiyatun Nafs. Education and Learning Journal, 2(1),
10-18.

Marsiti, M. (2024). Integrasi Psikologi Humanistik Dan Tazkiyatun Nafs Dalam
Mengatasi Gangguan Mental Emosional Remaja Perspektif Al-Qur’an (Doctoral
dissertation, Institut PTIQ Jakarta).

Maududin, I. A., Tamam, A. M., & Supraha, W. (2021). Konsep Pendidikan
Tazkiyatun Nafs Ibnul Qayyim Dalam Menangani Kenakalan Peserta Didik.
Rayah Al-Islam, 5(01), 140-156.

Mursalin, H., Mujahidin, E., & Hidayat, T. (2023). Analisis Konsep Tazkiyatun
Nafs Ahmad Anas Karzon Untuk Peserta Didik. Islamic Management: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 6(01), 133-150.

Nurlina, N., & Bashori, B. (2025). Konsep'Nafs' dalam Al-Qur'an: Analisis
Semantik terhadap Dimensi Psikologis dan Spiritualitas dalam Proses
Pembentukan Karakter. Semantik: Jurnal Riset IImu Pendidikan, Bahasa dan
Budaya, 3(3), 200-214.

Nurulhayati, E. L. (2025). INTEGRASI KONSEP NAFS AL-GHAZALI DALAM
MENGHADAPI DEGRADASI MORAL PESERTA DIDIK DI ERA
DIGITAL: k. ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research, 2(01a), 73-
88.

Nurulhayati, E. L., Ghani, S. J., & Kurahman, O. T. (2025). KONSEP TAZKIYAH
AL-NAFS DALAM PENDIDIKAN ISLAM DAN RELEVANSINYA
DENGAN TEORI SELF-ACTUALIZATION ABRAHAM MASLOW. As-
Sulthan Journal of Education, 2(2), 70-80.

Prasetio, J. E. (2017). Tazkiyatun Nafs: Kajian Teoritis Konsep Akuntabilitas. Jurnal
Analisa Akuntansi dan Perpajakan, 1(1).

Saputri, N. (2025). Interaksi Mahasiswa Dengan Artificial Intelligence dan
Implikasinya Terhadap Akhlak Digital: Tinjauan Psikologi Pendidikan
Islam. Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum, 3(3), 1606-1616.

Sayfudin, N. (2018). Konsep Tazkiyatun Nafs Perspektif Al-Ghozali Dalam Pendidikan
Akhlak (Doctoral dissertation, IAIN Metro).

Suryadi, R. A., & Agama, K. (2021). Tujuan pendidikan akhlak. Jurnal Al-Azhary,
7(2), 5-115.

Wahyuni, N., & Fadriati, F. (2022). Integrasi konsep sabar dalam pendidikan
akhlak dan psikologi. Jurnal Pendidikan Islam Al-Ilmi, 5(2), 116-123.
Zainurohmad, A. (2020). Konsep Tazkiyatun Nafs Menurut Al-Ghazali dalam
Pendidikan Akhlak (Doctoral dissertation, IAIN Kediri).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 274
Copyright; Ava Fahmi Yusif El Fikri, Mualimin, Mukaffan



