
QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  275 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

  

Psikologi Pendidikan Islam: Analisis Tematik Fase Perkembangan 
Anak dalam Hadis Nabi 
 

Hasnan Ahmad Habiballah1, Mualimin2, Mukaffan3 

UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia  
Email Korrespondensi: Asnanh489@gmail.com, Mualimin@uinkhas.ac.id, Mukaffan.20@gmail.com  

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025 
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 22 Desember 2025 

 

ABSTRACT  
This article addresses the urgent need for developing an authentic Islamic Educational 
Psychology in response to contemporary educational challenges, particularly moral 
degradation and youth identity crises triggered by secular educational approaches that 
neglect spiritual-psychological dimensions. Evaluation of previous studies reveals 
significant gaps between the dominance of Western developmental theories and normative 
Hadith studies that remain fragmented, as well as the absence of a comprehensive child 
development model based on Sunnah. This qualitative research with a library research 
approach analyzes primary texts from the books Kanz al-'Ummāl, 'Umdat al-Qārī, and 
Dhakhīrat al-Ḥuffāẓ through thematic analysis (maudū'i) technique. The data analysis 
process follows Miles and Huberman's model including data reduction, data display, and 
conclusion verification. The research novelty successfully constructs a three-phase model of 
child development (fitrah 0-7 years, taklif 7-14 years, takmīl 14-21 years) with specific 
psychopedagogical characteristics and implementation in contemporary education. 
Recommendations include integrating the model into curriculum policies, developing 
teacher training based on Islamic psychology, and the need for holistic assessment that 
becomes the agenda for further research to refine this model through more comprehensive 
empirical studies. 
Keywords: Islamic Educational Psychology, Child Development, Prophetic Hadith, 
Thematic Analysis, Developmental Stages 
 

ABSTRAK 
Artikel ini menjawab urgensi pengembangan Psikologi Pendidikan Islam yang autentik 
dalam merespons tantangan pendidikan kontemporer, khususnya degradasi moral dan krisis 
identitas generasi muda yang dipicu pendekatan pendidikan sekuler yang mengabaikan 
dimensi spiritual-psikologis. Evaluasi terhadap studi-studi terdahulu mengungkap adanya 
gap signifikan antara dominasi teori perkembangan Barat dengan kajian Hadis normatif 
yang masih terfragmentasi, serta ketiadaan model perkembangan anak komprehensif 
berbasis Sunnah. Penelitian kualitatif dengan pendekatan library research ini menganalisis 
teks-teks primer dari kitab Kanz al-'Ummāl, 'Umdat al-Qārī, dan Dhakhīrat al-Ḥuffāẓ 
melalui teknik analisis tematik (maudū'i). Proses analisis data mengikuti model Miles dan 
Huberman meliputi reduksi data, penyajian data, dan verifikasi kesimpulan. Temuan 
novelty penelitian berhasil mengkonstruksi model tiga fase perkembangan anak (fitrah 0-7 
tahun, taklif 7-14 tahun, takmīl 14-21 tahun) dengan karakteristik psikopedagogis spesifik 
dan implementasi dalam pendidikan kontemporer. Rekomendasi mencakup pengintegrasian 
model ke dalam kebijakan kurikulum, pengembangan pelatihan guru berbasis psikologi 

 
 

 
        QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                 e-ISSN 3110-6412 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                
                    Volume 1 Number 2 December 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.606 

 

 

mailto:Asnanh489@gmail.com
mailto:Mualimin@uinkhas.ac.id
mailto:Mukaffan.20@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  276 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

Islam, serta need assessment holistik yang menjadi agenda penelitian selanjutnya untuk 
menyempurnakan model ini melalui studi empiris yang lebih komprehensif. 
Kata kunci: Psikologi Pendidikan Islam, Perkembangan Anak, Hadis Nabi, Analisis 
Tematik, Fase Perkembangan 
 
PENDAHULUAN  

Dunia pendidikan kontemporer menghadapi fakta sosial yang kompleks, 
ditandai dengan degradasi moral dan krisis identitas among generasi muda. 
Berbagai laporan empiris menunjukkan peningkatan kasus kenakalan remaja, 
bullying, dan lemahnya karakter di kalangan pelajar (Palupi, Purnama, and Umam 
2025). Situasi ini semakin mengkhawatirkan dengan dominannya pendekatan 
pendidikan sekuler yang terfokus pada aspek kognitif-material semata, sementara 
mengabaikan dimensi spiritual-psikologis anak. Padahal, Rasulullah SAW telah 
menegaskan dalam sabdanya: "افتحوا على صبيانكم أول كلمة لا إله إلا الله..." (Bimbinglah 
anak-anak kalian dengan kalimat pertama 'Lā ilāha illallāh'...) (Hindi 1985). Hadis 
ini mengindikasikan urgensi penanaman nilai tauhid sejak dini sebagai fondasi 
karakter. Bukti lain tercermin dalam hadis tentang fase pendidikan: " علموا الصبي

 Perintahkan anak shalat pada usia 7 tahun dan) "الصلاة ابن سبع سنين واضربوه عليها ابن عشر
pukullah ia pada usia 10 tahun) (Al-Albānī 1982), yang menekankan pendekatan 
perkembangan bertahap. Lebih lanjut, Nabi SAW juga bersabda: " الولد سيد سبع

ينسن ..." (Anak adalah pemimpin selama 7 tahun...) (Haythamī 1995), yang 
menunjukkan pengakuan terhadap dunia anak yang unik. Oleh karena itu, 
penelitian ini hadir untuk merespons tantangan tersebut melalui rekonstruksi 
psikologi perkembangan anak berbasis panduan autentik Islam. 

Penelitian sebelumnya mengenai perkembangan anak menunjukkan 
fragmentasi yang signifikan antara pendekatan psikologi Barat dan kajian Hadis 
normatif. Dominasi teori perkembangan dari Piaget dan Erikson dalam diskursus 
akademik tidak diimbangi dengan eksplorasi mendalam terhadap khazanah 
psikologi Islam (Ramadhan et al. 2025). Studi-studi terdahulu cenderung 
terpolarisasi - di satu sisi mengadopsi teori Barat secara mentah, di sisi lain 
membahas Hadis secara terisolasi tanpa analisis psikologis yang memadai 
(Mu’ammar and Hasan 2017). Kajian seperti yang dilakukan Wathon misalnya, 
masih terbatas pada aspek fikih ibadah tanpa menyentuh dimensi perkembangan 
psikologis secara komprehensif (Wathon 2024). Oleh karena itu, diperlukan 
pendekatan integratif yang mampu menjembatani kedua tradisi keilmuan ini 
secara proporsional. 

Lebih spesifik, celah penelitian yang paling krusial adalah ketiadaan model 
perkembangan anak yang komprehensif berbasis Hadis. Kajian Hadis tentang anak 
selama ini masih bersifat sektoral dan parsial, seperti terfokus pada aspek ibadah 
praktis tanpa membangun kerangka teoritis yang menyeluruh. Penelitian Akbar 
dan Latipah tentang pendidikan anak misalnya, lebih menekankan aspek moral 
tanpa mengembangkan model perkembangan yang integratif (Akbar and Latipah 
2025). Sementara itu, studi-studi kontemporer cenderung mengadopsi model Barat 
tanpa adaptasi yang sesuai dengan nilai-nilai Islam (Aminuddin 2025). Kondisi ini 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  277 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

menunjukkan urgensi pengembangan model perkembangan anak holistik yang 
berdasar pada analisis tematik menyeluruh terhadap teks-teks Hadis. 

Evaluasi mendalam terhadap studi-studi terdahulu mengungkap kelemahan 
epistemologis yang fundamental. Sebagian penelitian terdahulu terjebak dalam 
dikotomi antara pendekatan psikologi Barat yang sekuler dengan kajian Hadis 
yang bersifat normatif-fikih. Kritik Suhifatullah terhadap pendekatan pendidikan 
yang mengabaikan dimensi spiritual menemukan relevansinya dalam konteks ini, 
dimana teori perkembangan anak dari Barat cenderung direduksi menjadi 
sekumpulan teknik pragmatis tanpa landasan nilai (Suhifatullah 2024). Sementara 
itu, kajian Hadis tentang anak masih terbatas pada pembahasan aspek hukum 
seperti usia taklif dan kewajiban ibadah, tanpa mengeksplorasi implikasi psikologis 
yang terkandung dalam teks-teks tersebut. Penelitian Akbar dan Latipah misalnya, 
telah membahas aspek fikih dari Hadis-Hadis pendidikan, namun belum 
menyentuh konstruksi teori psikologi perkembangan. 

Pentingnya pendekatan tematik dalam mengekstraksi konsep psikologis 
dari teks Hadis menjadi keniscayaan metodologis. Pendekatan maudū'i (tematik) 
memungkinkan peneliti untuk menyaring dan mensistematiskan berbagai Hadis 
yang terkait dengan perkembangan anak dalam kerangka yang koheren. Seperti 
tercermin dalam Kanz al-'Ummāl, Hadis-Hadis tentang anak tersebar dalam 
berbagai bab dan konteks, sehingga memerlukan metode yang mampu 
merekonstruksinya menjadi suatu bangunan teori yang utuh. Pengalaman 
penelitian selama lima dekade membuktikan bahwa pendekatan tematik tidak 
hanya menjamin komprehensivitas analisis, tetapi juga memungkinkan 
ditemukannya benang merah konseptual antar berbagai teks Hadis. Metode ini 
memungkinkan peneliti untuk menyari prinsip-prinsip psikologis dari teks-teks 
yang tampaknya hanya berisi petunjuk praktis semata, seperti Hadis tentang 
perintah shalat pada usia tujuh tahun yang mengandung konsep kesiapan 
perkembangan kognitif dan moral. Berdasarkan identifikasi celah penelitian dan 
evaluasi epistemologis tersebut, maka dirumuskan pertanyaan penelitian: (1) 
Bagaimana konstruksi teori perkembangan anak berdasarkan analisis tematik 
terhadap Hadis-Hadis Nabi? (2) Apa saja karakteristik psikopedagogis setiap fase 
perkembangan anak dalam perspektif Hadis? (3) Bagaimana model integratif 
psikologi perkembangan anak berbasis Hadis dapat diimplementasikan dalam 
pendidikan kontemporer? Sebagai hipotesis penelitian, diajukan bahwa Hadis 
Nabi mengandung model perkembangan anak yang progresif dan sistematis, yang 
terbagi dalam fase-fase spesifik dengan pendekatan pedagogis yang berbeda, serta 
memiliki relevansi dan aplikabilitas yang tinggi dalam konteks pendidikan 
modern. Model ini tidak hanya sejalan dengan temuan psikologi perkembangan 
kontemporer, tetapi juga melengkapinya dengan dimensi spiritual dan nilai-nilai 
ilahiah yang transformatif. 

 
METODE  

Pemilihan topik ini didasarkan pada urgensi pengembangan Psikologi 
Pendidikan Islam yang autentik dan responsif terhadap tantangan zaman 
kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  278 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

library research yang berfokus pada analisis teks-teks primer kitab Hadis, 
khususnya Kanz al-'Ummāl karya Al-Muttaqi al-Hindi. Data primer dari kitab-kitab 
tersebut dilengkapi dengan data sekunder dari karya-karya psikologi 
perkembangan kontemporer untuk menciptakan dialektika yang konstruktif antara 
khazanah Islam dan ilmu modern (Ahida et al. 2025). Metode ini dipandang paling 
tepat untuk menjawab rumusan penelitian (Rahmat, Permana, and Hambali 2025). 
Proses penelitian dimulai dengan identifikasi dan verifikasi Hadis-Hadis tentang 
perkembangan anak dari kitab-kitab primer tersebut. Teknik analisis data 
mengikuti model Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian data, 
dan penarikan kesimpulan (Miles et al. 1996). Tahapan terakhir melibatkan sintesis 
temuan menjadi model teoritis yang koheren. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Psikologi Pendidikan Islam 

Psikologi Pendidikan Islam merupakan disiplin integratif yang 
menggabungkan prinsip-prinsip psikologi dengan nilai-nilai Islam untuk 
memahami perkembangan dan pendidikan anak. Definisi ini mencakup ruang 
lingkup yang meliputi aspek spiritual, kognitif, emosional, dan sosial dalam proses 
pembelajaran, dengan landasan epistemologis yang bersumber dari Al-Qur'an, 
Hadis, dan warisan intelektual Islam. Pentingnya pendekatan ini terletak pada 
kemampuannya mengatasi keterbatasan psikologi Barat yang sering mengabaikan 
dimensi transcendental, sebagaimana dikritik oleh Aziz dkk. dalam karyanya yang 
menekankan integrasi ilmu naqli dan aqli (Aziz, Salleh, and Musa 2022). Bukti dari 
Dini menunjukkan bahwa akhlak dan spiritualitas menjadi fondasi utama dalam 
kerangka psikologi Islam (Dini n.d.). Dengan demikian, Psikologi Pendidikan Islam 
tidak hanya menawarkan perspektif alternatif, tetapi juga memperkaya khazanah 
ilmu pendidikan dengan dasar epistemologis yang kokoh dan relevan dengan 
konteks keislaman. 

Penerapan Psikologi Pendidikan Islam dalam konteks pendidikan 
kontemporer menghadapi tantangan dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam 
dengan tuntutan modernitas. Evaluasi menunjukkan bahwa banyak institusi 
pendidikan masih terjebak pada pendekatan sekuler yang mengutamakan aspek 
kognitif, sehingga mengabaikan perkembangan spiritual dan psikologis anak. 
Alasan mendasarnya adalah kurangnya model operasional yang jelas, seperti yang 
diungkapkan (Kulsum et al. 2024) mengenai pentingnya keseimbangan antara 
dunia dan akhirat dalam pendidikan. Bukti dari (Khotimah 2022) dalam kajian 
Hadis menegaskan bahwa metode pendidikan Nabi Muhammad SAW sangat 
memperhatikan fase perkembangan anak, yang sejalan dengan temuan 
(Mutholingah and Zamzami 2018) tentang relevansi maqashid syariah dalam 
pendidikan modern. Namun, penerapan ini sering terkendala oleh minimnya 
sumber daya dan pelatihan guru. Oleh karena itu, Psikologi Pendidikan Islam 
perlu diadaptasi secara kreatif dalam kurikulum dan praktik pembelajaran untuk 
memastikan perkembangan anak yang utuh dan sesuai dengan tuntutan zaman. 

 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  279 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

Perkembangan Anak dalam Perspektif Islam 
Teori fitrah dalam filosofi pendidikan Islam menekankan bahwa setiap anak 

dilahirkan dalam keadaan suci dengan potensi bawaan untuk berkembang menuju 
kebaikan, yang menjadi landasan ontologis dalam memahami perkembangan 
manusia. Konsep ini menghadapi tantangan dalam praktik pendidikan modern 
yang sering mengabaikan dimensi spiritual, padahal fitrah merupakan anugerah 
Ilahi yang memerlukan bimbingan untuk mencapai kesempurnaan, sebagaimana 
dijelaskan (Al-Ghazali 2020) dalam Ihya' Ulum al-Din. Alasan pentingnya teori ini 
terletak pada kemampuannya memberikan dasar yang kokoh bagi pendekatan 
pendidikan yang holistik, dimana (Al-Jauziyyah 1994) dalam Zad al-Ma'ad 
menegaskan bahwa pendidikan harus dimulai sejak dini untuk mengoptimalkan 
potensi fitrah. Bukti dari (Soetari 2014) dalam kajian akhlak menunjukkan bahwa 
fitrah menjadi pondasi bagi perkembangan moral dan karakter anak. Dengan 
demikian, teori fitrah tidak hanya menjelaskan asal-usul kebaikan dalam diri anak, 
tetapi juga menuntun praktik pendidikan yang menghormati kodrat alami dan 
mengintegrasikan nilai-nilai ilahiah. 

Kategorisasi fase perkembangan anak dalam khazanah keilmuan Islam, 
yang didasarkan pada Hadis dan tulisan ulama, menghadapi masalah fragmentasi 
dalam penerapannya di pendidikan kontemporer. Evaluasi menunjukkan bahwa 
pembagian fase seperti masa kanak-kanak (0-7 tahun), pra-remaja (7-14 tahun), dan 
remaja (14-21 tahun) sering tidak diimplementasikan secara sistematis, padahal 
setiap tahap memerlukan pendekatan pedagogis yang spesifik. Alasan 
mendasarnya adalah kurangnya pemahaman terhadap implikasi praktis dari 
kategorisasi ini, sebagaimana diungkapkan dalam Hadis dari Kanz al-'Ummāl 
(Hindi 1985) tentang perintah shalat pada usia tujuh tahun yang menekankan 
kesiapan perkembangan. Bukti dari (Al-Ghazali 2020) dalam Ihya' Ulum al-Din 
menjelaskan bahwa metode pendidikan harus disesuaikan dengan usia dan 
kemampuan anak, sementara (Wathon 2024) dalam analisis fiqh kontemporer 
menambahkan bahwa kategorisasi ini membantu menyusun kurikulum yang 
relevan dengan kebutuhan psikologis. Oleh karena itu, pemahaman mendalam 
tentang fase perkembangan dalam Islam memungkinkan pendidik untuk 
merancang strategi pedagogis yang transformatif dan berpusat pada anak. 

 
Analisis Tematik dalam Kajian Hadis 

Analisis tematik (maudū'i) dalam kajian Hadis merupakan pendekatan 
sistematis untuk mengumpulkan dan menganalisis Hadis-Hadis berdasarkan tema 
tertentu, dengan tujuan memahami pesan Islam secara holistik dan kontekstual. 
Metode ini menghadapi tantangan dalam mengintegrasikan berbagai teks yang 
tersebar dalam kitab-kitab Hadis, yang seringkali terfragmentasi dalam bab-bab 
berbeda, sehingga memerlukan ketelitian dan kedalaman analisis. Pentingnya 
pendekatan ini terletak pada kemampuannya untuk menyajikan pandangan Islam 
yang komprehensif tentang suatu topik, sebagaimana ditegaskan oleh (Al-Ghazali 
2020) dalam Ihya' Ulum al-Din yang menekankan perlunya memahami teks agama 
secara kontekstual dan tematik. Dalam kajian akhlak menunjukkan bahwa analisis 
tematik memungkinkan peneliti untuk mengekstrak nilai-nilai pendidikan dari 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  280 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

berbagai Hadis, sementara  (Wathon 2024) dalam analisis fiqh kontemporer 
menambahkan bahwa metode ini membantu dalam membangun kerangka teoritis 
yang kokoh untuk pengembangan ilmu. Dengan demikian, analisis tematik tidak 
hanya memperkaya pemahaman terhadap Hadis, tetapi juga memfasilitasi 
pengembangan ilmu-ilmu Islam yang relevan dengan kebutuhan zaman. 

Aplikasi analisis tematik dalam penelitian kontemporer telah menunjukkan 
kontribusi signifikan terhadap pengembangan ilmu pendidikan, terutama dalam 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan teori pendidikan modern. Namun, 
penerapannya masih menghadapi kendala dalam hal metodologi yang sistematis 
dan adaptasi dengan kebutuhan pendidikan kekinian, seperti kurikulum yang 
sering mengabaikan dimensi spiritual. Alasan mendasarnya adalah perlunya 
pendekatan yang mampu menjembatani antara khazanah klasik dan tuntutan 
modern, sebagaimana diungkapkan oleh (Sinaga and Saputra 2025) dalam kajian 
Hadis yang menerapkan analisis tematik untuk mengeksplorasi konsep 
pendidikan anak. Bukti dari (Qomaria and Mustofa 2024) tentang maqashid 
syariah dalam pendidikan menunjukkan bahwa analisis tematik dapat 
menghasilkan model pendidikan yang selaras dengan tujuan syariah, sementara 
(Marpuah 2024) menegaskan bahwa metode ini memungkinkan identifikasi 
prinsip-prinsip pedagogis dari teks Hadis. Oleh karena itu, aplikasi analisis tematik 
dalam penelitian pendidikan tidak hanya memperkaya khazanah keilmuan, tetapi 
juga memberikan landasan yang kuat untuk pengembangan kurikulum dan 
metode pembelajaran yang islami dan transformatif. 

 
Identifikasi Tiga Fase Perkembangan Anak Berbasis Analisis Hadis Nabi 

Fase pertama perkembangan anak dalam perspektif Hadis merupakan 
periode krusial untuk menanamkan fondasi spiritual dan emosional. Hadis dari 
(Hindi 1985) secara tegas menyatakan: " افتحوا على صبيانكم أول كلمة لا إله إلا الله، ولقنوهم عند

 yang bermakna "Bimbinglah anak-anak kalian dengan kalimat "...الموت لا إله إلا الله
pertama Lā ilāha illallāh, dan talqinkan mereka saat meninggal Lā ilāha illallāh...". 
Pendekatan ini diperkuat dengan sabda Nabi dalam Rawḍat al-wāʿiẓīn (1045): 
" ل قبلة درجة في الجنةأكثروا من قبلة أولادكم؛ فإن لكم بك ..." yang berarti "Perbanyaklah mencium 
anak-anak kalian, karena bagi kalian dengan setiap ciuman satu derajat dalam 
surga...". Lebih lanjut, Nabi dalam (Haythamī 1995) memberikan kebebasan 
bereksplorasi dengan menyatakan: "دعهم فإن التراب ربيع الصبيان" yang artinya "Biarkan 
mereka, karena tanah adalah musim semi bagi anak-anak". Karakteristik fase ini 
mencapai puncaknya dalam konsep yang tercantum dalam (Haythamī 1995): " الولد

 yang berarti "Anak adalah pemimpin selama "سيد سبع سنين، وعبد سبع سنين، ووزير سبع سنين
tujuh tahun, hamba selama tujuh tahun, dan menteri selama tujuh tahun", 
menunjukkan pengakuan terhadap dunia anak yang unik. 

Fase kedua menandai transisi menuju pembentukan disiplin beribadah dan 
tanggung jawab. Hadis dari Al-Fatḥ al-Kabīr (7727) dan Kanz al-'Ummāl (45333) 
secara konsisten menegaskan: " ابن سبع سنين، واضربوه عليها ابن عشرعلموا الصبي الصلاة  " yang 
artinya "Perintahkan anak shalat pada usia tujuh tahun, dan pukullah ia (jika 
meninggalkan) pada usia sepuluh tahun". Implementasi disiplin ini harus 
dipahami dalam kerangka pendidikan progresif, didukung oleh perintah dalam 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  281 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

Dhakhīrat al-ḥuffāẓ (3514): " علموا صبيانكم الصلاة في سبع سنين، وأدبوهم عليها في عشر سنين، وفرقوا

 ,yang bermakna "Ajari anak-anak kalian shalat pada usia tujuh tahun "بينهم في المضاجع
disiplinkan mereka atasnya pada usia sepuluh tahun, dan pisahkan tempat tidur 
mereka". Aspek perkembangan lainnya tercermin dalam Hadis Kanz al-'Ummāl 
 yang berarti "Hak "حق الولد على والده أن يعلمه الكتابة والسباحة والرماية، وأن لا يرزقه إلا طيبا" :(45340)
anak atas orang tuanya adalah mengajarinya menulis, berenang, dan memanah, 
serta tidak memberinya rezeki kecuali yang baik". 

Fase ketiga merupakan periode konsolidasi menuju kedewasaan penuh. 
Hadis dari Majmaʿ al-Zawāʾid (13504) menggariskan: " ،الولد سيد سبع سنين، وعبد سبع سنين

لإحدى وعشرين، وإلا فاضرب على جنبه فقد اعتذرت إلى الله ووزير سبع سنين، فإن رضيت مكاتفته " yang 
artinya "Anak adalah pemimpin selama tujuh tahun, hamba selama tujuh tahun, 
dan menteri selama tujuh tahun. Jika kamu rela bermusyawarah dengannya 
sampai usia dua puluh satu tahun, (lakukanlah)...". Konsep "وزير" (menteri) ini 
mengisyaratkan perubahan pendekatan dari otoritatif ke kemitraan. Dukungan 
untuk fase ini tercermin dalam sabda Nabi di Kanz al-'Ummāl (45334): " اضربوا على

 yang bermakna "Perintahkan shalat "الصلاة لسبع، واعزلوا فراشه لتسع، وزوجوه لسبع عشرة إن كان
pada usia tujuh, pisahkan tempat tidurnya pada usia sembilan, dan nikahkanlah 
pada usia tujuh belas jika mampu". Hak-hak anak dalam fase ini semakin meluas, 
sebagaimana ditegaskan dalam Rawḍat al-wāʿiẓīn (1047): " ده ثلاثة: من حق الولد على وال

 yang artinya "Di antara hak anak atas orang "يحسن اسمه، ويعلمه الكتابة، ويزوجه إذا بلغ
tuanya ada tiga: memperbagus namanya, mengajarinya menulis, dan 
menikahkannya ketika baligh". Temuan ini membuktikan bahwa Islam telah 
memiliki sistem perkembangan anak yang komprehensif dan progresif, dengan 
tiga fase yang saling berkaitan: fase fitrah (الفهة), fase taklif (التكليف), dan fase takmīl 
 yang relevan untuk diimplementasikan dalam konteks pendidikan ,(التكميل)
kontemporer. 

 
Faktor-faktor yang Mempengaruhi Perkembangan Anak Faktor Lingkungan dan 
Sosial 

Lingkungan sosial dan keluarga memainkan peran determinan dalam 
membentuk perkembangan anak pada setiap fase. Hadis dari Majmaʿ al-Zawāʾid 
(13502) menunjukkan pengakuan Nabi terhadap pentingnya lingkungan bermain 
yang natural: "دعهم فإن التراب ربيع الصبيان" ("Biarkan mereka, karena tanah adalah 
musim semi bagi anak-anak"). Hal ini sejalan dengan penelitian kontemporer yang 
menekankan pentingnya stimulasi lingkungan yang kaya untuk perkembangan 
kognitif dan sosial anak. Lingkungan keluarga yang mengimplementasikan nilai-
nilai spiritual, sebagaimana tercermin dalam Hadis Kanz al-'Ummāl (45332) 
tentang penanaman kalimat tauhid, menciptakan fondasi karakter yang kokoh. 
Faktor lingkungan ini menjadi penentu utama dalam membentuk kepribadian 
anak yang seimbang antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi. 

 
Faktor Metode Pendidikan 

Metode pendidikan yang sesuai dengan tahapan perkembangan merupakan 
faktor kritis dalam optimasi potensi anak. Hadis dari Al-Fatḥ al-Kabīr (7727) dan 
Kanz al-'Ummāl (45333) menunjukkan gradasi metode pendidikan: " علموا الصبي الصلاة



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  282 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

 Perintahkan anak shalat pada usia tujuh tahun, dan") "ابن سبع سنين، واضربوه عليها ابن عشر
pukullah ia pada usia sepuluh tahun"). Pendekatan progresif ini diperkuat oleh 
Hadis Kanz al-'Ummāl (45340) tentang pengajaran life skill yang komprehensif. 
Metode pendidikan dalam Islam mengintegrasikan aspek afektif, kognitif, dan 
psikomotor, dengan penekanan pada keteladanan dan pembiasaan positif. Variasi 
metode ini memastikan bahwa pendidikan tidak hanya transfer pengetahuan, 
tetapi juga pembentukan karakter dan keterampilan hidup yang essential. 

 
Faktor Kesiapan Psikologis 

Kesiapan psikologis anak menjadi pertimbangan fundamental dalam 
menentukan intervensi pendidikan yang tepat. Hadis dari Majmaʿ al-Zawāʾid 
(13504) dengan jelas mengkategorikan kesiapan psikologis anak dalam tiga fase 
tujuh tahunan: "الولد سيد سبع سنين، وعبد سبع سنين، ووزير سبع سنين" ("Anak adalah pemimpin 
selama tujuh tahun, hamba selama tujuh tahun, dan menteri selama tujuh tahun"). 
Pembagian ini menunjukkan kesadaran Nabi terhadap perkembangan kapasitas 
psikologis anak yang bertahap. Implementasi taklif ibadah pada usia tujuh tahun 
dalam Dhakhīrat al-ḥuffāẓ (3514) juga mempertimbangkan aspek kematangan 
kognitif dan emosional anak. Pemahaman terhadap kesiapan psikologis ini 
memungkinkan pendekatan pendidikan yang efektif dan sesuai dengan kebutuhan 
perkembangan anak. 

 
Transformasi Pendekatan Pendidikan dari Otoritatif ke Partisipatif 

Berdasarkan analisis Hadis-hadis Nabi, transformasi pendekatan 
pendidikan dari otoritatif ke partisipatif memerlukan penerapan metode yang 
sesuai dengan tahapan perkembangan usia anak. Hadis dari Majmaʿ al-Zawāʾid 
(13504) tentang "الولد سيد سبع سنين" (anak sebagai pemimpin tujuh tahun pertama) 
menjadi landasan filosofis untuk membangun hubungan edukatif yang respek 
terhadap dunia anak pada fase awal perkembangan. Pendekatan partisipatif ini 
diperkuat oleh Hadis Rawḍat al-wāʿiẓīn (1045) yang menganjurkan ekspresi kasih 
sayang fisik sebagai bagian dari proses pendidikan. Sementara Hadis dari Majmaʿ 
al-Zawāʾid (13502) tentang "دعهم فإن التراب ربيع الصبيان" (biarkan mereka karena tanah 
adalah musim semi anak-anak) menegaskan pentingnya memberikan ruang 
bereksplorasi dalam pembelajaran. 

Pada fase pertengahan (7-14 tahun), transformasi pendekatan pendidikan 
tercermin dalam implementasi metode disiplin progresif berdasarkan Hadis Al-
Fatḥ al-Kabīr (7727) tentang pentahapan pengajaran shalat. Pendekatan partisipatif 
diwujudkan melalui pendidikan life skill dalam Hadis Kanz al-'Ummāl (45340) 
yang menekankan pengajaran menulis, berenang, dan memanah sebagai bagian 
dari kurikulum terpadu. Hadis Dhakhīrat al-ḥuffāẓ (3514) tentang pemisahan 
tempat tidur juga menunjukkan pendekatan pendidikan yang mempertimbangkan 
aspek psikologis dan perkembangan kesadaran privasi anak. 

Untuk fase lanjut (14-21 tahun), transformasi pendidikan diwujudkan 
melalui pendekatan kemitraan berdasarkan Hadis Majmaʿ al-Zawāʾid (13504) 
tentang konsep "وزير" (menteri) yang mengisyaratkan perubahan relasi menjadi 
lebih setara. Implementasinya mencakup pengembangan sistem musyawarah dan 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  283 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

project-based learning yang mendorong kemandirian, sesuai dengan prinsip "مكاتفته" 
(bermusyawarah) dalam Hadis tersebut. Hadis Kanz al-'Ummāl (45334) tentang 
persiapan pernikahan dan Hadis Rawḍat al-wāʿiẓīn (1047) tentang hak anak untuk 
memperoleh pendidikan dan kehidupan berkeluarga semakin mengukuhkan 
pendekatan partisipatif yang mempersiapkan anak menuju kedewasaan yang utuh. 

 
Model Psikologi Pendidikan Islam Berbasis Analisis Tematik Hadis Nabi 

Berdasarkan analisis tematik terhadap Hadis-Hadis Nabi, penelitian ini 
berhasil mengkonstruksi teori perkembangan anak yang sistematis melalui 
identifikasi tiga fase utama. Fase pertama didasarkan pada Hadis Kanz al-'Ummāl 
 Bimbinglah") "افتحوا على صبيانكم أول كلمة لا إله إلا الله، ولقنوهم عند الموت لا إله إلا الله" :(45332)
anak-anak kalian dengan kalimat pertama Lā ilāha illallāh, dan talqinkan mereka 
saat meninggal Lā ilāha illallāh") yang menegaskan fase fitrah (0-7 tahun). Fase 
kedua merujuk pada Hadis Al-Fatḥ al-Kabīr (7727): " ،علموا الصبي الصلاة ابن سبع سنين

 Ajarkan anak shalat pada usia tujuh tahun dan pukullah ia") "واضربوه عليها ابن عشر
pada usia sepuluh tahun") sebagai landasan fase taklif (7-14 tahun). Sementara fase 
ketiga berdasar pada Hadis Majmaʿ al-Zawāʾid (13504): " الولد سيد سبع سنين وعبد سبع سنين

 Anak adalah pemimpin tujuh tahun, hamba tujuh tahun, dan") "ووزير سبع سنين
menteri tujuh tahun") yang menjadi pijakan fase takmīl (14-21 tahun). 

Setiap fase perkembangan memiliki karakteristik psikopedagogis yang unik. 
Pada fase fitrah, pendekatan pendidikan bersifat afektif-spiritual melalui Hadis 
Rawḍat al-wāʿiẓīn (1045): "أكثروا من قبلة أولادكم؛ فإن لكم بكل قبلة درجة في الجنة" ("Perbanyaklah 
mencium anak-anak kalian, karena bagi kalian dengan setiap ciuman satu derajat 
dalam surga"). Fase taklif mengembangkan aspek kognitif-discipliner melalui 
Hadis Dhakhīrat al-ḥuffāẓ (3514): " ،علموا صبيانكم الصلاة في سبع سنين، وأدبوهم عليها في عشر سنين

 ,Ajari anak-anak kalian shalat pada usia tujuh tahun") "وفرقوا بينهم في المضاجع
disiplinkan mereka atasnya pada usia sepuluh tahun, dan pisahkan tempat tidur 
mereka"). Sedangkan fase takmīl menekankan pendekatan sosio-kolaboratif 
berdasarkan Hadis Majmaʿ al-Zawāʾid (13504) tentang konsep "مكاتفته" 
(musyawarah) yang mengarah pada kemandirian. 

Implementasi model integratif dalam pendidikan kontemporer dapat 
diwujudkan melalui beberapa pendekatan. Pertama, pengembangan kurikulum 
PAUD berbasis fitrah dengan mengintegrasikan Hadis Kanz al-'Ummāl (45332) 
tentang pendidikan tauhid dini. Kedua, penyusunan program pembelajaran life 
skill di sekolah dasar dan menengah berdasarkan Hadis Kanz al-'Ummāl (45340): 
 Hak anak atas orang") "حق الولد على والده أن يعلمه الكتابة والسباحة والرماية، وأن لا يرزقه إلا طيبا"
tuanya adalah mengajarinya menulis, berenang, dan memanah, serta tidak 
memberinya rezeki kecuali yang baik"). Ketiga, penerapan model pendidikan 
tinggi berbasis kemitraan melalui implementasi Hadis Kanz al-'Ummāl (45334): 
 Perintahkan shalat pada") "اضربوا على الصلاة لسبع، واعزلوا فراشه لتسع، وزوجوه لسبع عشرة إن كان"
usia tujuh, pisahkan tempat tidurnya pada usia sembilan, dan nikahkanlah pada 
usia tujuh belas jika mampu"). 

Integrasi dimensi spiritual dan psikologis dalam sistem pendidikan modern 
memerlukan rekonstruksi paradigma pendidikan. Hadis Majmaʿ al-Zawāʾid 
 Biarkan mereka karena tanah adalah musim semi") "دعهم فإن التراب ربيع الصبيان" :(13502)



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  284 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

anak-anak") memberikan landasan untuk pengembangan metode pembelajaran 
eksploratif. Sementara Hadis Rawḍat al-wāʿiẓīn (1047): " من حق الولد على والده ثلاثة: يحسن

 :Di antara hak anak atas orang tuanya ada tiga") "اسمه، ويعلمه الكتابة، ويزوجه إذا بلغ
memperbagus namanya, mengajarinya menulis, dan menikahkannya ketika 
baligh") menjadi dasar pengembangan pendidikan. Implementasi ini sejalan 
dengan tuntutan pendidikan abad 21 yang memadukan kecakapan akademik, 
keterampilan hidup, dan pembentukan karakter. 

Strategi implementasi memerlukan dukungan kebijakan yang komprehensif 
melalui: pertama, integrasi fase perkembangan Islami dalam Standar Nasional 
Pendidikan berdasarkan kerangka Hadis-Hadis Nabi; kedua, pengembangan 
kompetensi guru melalui pelatihan psikologi perkembangan Islami; ketiga, 
penyusunan instrumentasi assessment holistik yang mengacu pada Hadis-Hadis 
tentang perkembangan anak. Rekomendasi kebijakan ini diharapkan dapat 
mentransformasi sistem pendidikan nasional yang selaras dengan nilai-nilai Islam 
sekaligus menjawab tantangan pendidikan kontemporer, sehingga terwujud 
generasi yang unggul secara akademik, spiritual, dan sosial.  

 
SIMPULAN 

Penelitian ini berhasil mengkonstruksi model psikologi perkembangan anak 
berbasis analisis tematik Hadis Nabi yang terintegrasi dalam tiga fase utama. Fase 
fitrah (0-7 tahun) dengan pendekatan pendidikan spiritual-afektif berdasarkan 
Hadis Kanz al-'Ummāl (45332) tentang penanaman tauhid, fase taklif (7-14 tahun) 
dengan metode disiplin progresif merujuk Hadis Al-Fatḥ al-Kabīr (7727) tentang 
pentahapan pendidikan shalat, dan fase takmīl (14-21 tahun) dengan pendekatan 
kemitraan sesuai Hadis Majmaʿ al-Zawāʾid (13504) tentang konsep "وزير". Temuan 
penting penelitian ini adalah identifikasi karakteristik psikopedagogis yang 
spesifik setiap fase dan konstruksi model integratif yang mampu menjembatani 
dimensi spiritual-psikologis dalam pendidikan kontemporer. 

Signifikansi penelitian terletak pada kontribusi konseptual berupa 
pengayaan khazanah psikologi pendidikan Islam melalui integrasi nilai naqli dan 
aqli, kontribusi metodologis dengan pengembangan analisis tematik Hadis yang 
sistematis, serta kontribusi teoretis melalui alternatif model perkembangan yang 
holistik. Namun, penelitian ini memiliki kelemahan dalam aspek verifikasi empiris 
model dan terbatasnya cakupan kitab Hadis yang dianalisis. Oleh karena itu, 
rekomendasi untuk penelitian selanjutnya mencakup perluasan studi empiris 
untuk menguji validitas model, pengembangan instrumentasi assessment yang 
terstandarisasi, serta eksplorasi implementasi model dalam berbagai konteks sosio-
kultural yang lebih beragam. 

 
DAFTAR RUJUKAN 
Ahida, Ridha, Silfia Hanani, Syafwan Rozi, Nunu Burhanuddin, Zulfani 

Sesmiarni, Hesi Eka Puteri, Novi Hendri, and Iiz Izmuddin. 2025. Dialektika 
Keilmuan Dalam Pendekatan Lokalitas Dan Kontemporer. Uwais Inspirasi 
Indonesia. 

Akbar, Rahmadani, and Eva Latipah. 2025. “Integrasi Nilai Qur’ani Dan Psikologi 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  285 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

Dalam Pendidikan Anak Di Era Disrupsi.” Aulad: Journal on Early Childhood 
8(2):867–77. 

Al-Albānī, Muḥammad Nāṣir al-Dīn. 1982. Ṣaḥīḥ Al-Jāmiʻ Al-Ṣaghīr Wa-Ziyādatuhu 
(Al-Fatḥ Al-Kabīr). al-Maktab al-Islāmī. 

Al-Ghazali, Imam. 2020. Ihya’‘Ulumuddin 10. Nuansa Cendekia. 
Al-Jauziyyah, Ibnu Qayyim. 1994. “Zad Al-Ma’ad Fi Hadyi Khair Al-’Ibad.” Beirut: 

Muassasah Al-Risalah. 
Aminuddin, S. 2025. Perbandingan Pemikiran Politik Antara Barat Dan Islam: 

Mengungkap Perspektif Ideologis, Sejarah, Dan Implikasi Kontemporer. Prenada 
Media. 

Aziz, Abdul Rashid Abdul, Amla Mohd Salleh, and Nurun Najihah Musa. 2022. 
“INTEGRASI ILMU NAQLI DAN AQLI DALAM PENDIDIKAN 
KAUNSELING: Integration of Naqli and Aqli Knowledge in Counselling 
Education: Philosophy and Practice.” JURNAL YADIM: International Journal 
of Islam and Contemporary Affairs 2(2). 

Dini, Pembentukan Karakter Anak Usia. n.d. “Integrasi Psikologi Pendidikan Dan 
Pendidikan Islam Dalam.” 

Haythamī, A. 1995. “Majma’al-Zawā’id Wa Manba’al-Fawā’id.” Beirut: Dar Al-
Kitāb Al-Arabī. 

Hindi, Ali al-Muttaqi bin Hisamuddin. 1985. “Kanzul Ummal Fi Sunan Al-Aqwal 
Wa Al-Af‟ Al.” 

Khotimah, Khusnul. 2022. “Tahap Pendidikan Anak Dalam Islam: Metode 
Pendidikan Anak Ala Nabi Muhammad SAW.” IN RIGHT: Jurnal Agama 
Dan Hak Azazi Manusia 11(2):153–68. 

Kulsum, Umi, Ali Munirom, Ahmad Sayuti, and Budi Waluyo. 2024. “Manajemen 
Kurikulum Dalam Pendidikan Islam: Integrasi Ilmu Dunia Dan Akhirat.” 
Unisan Jurnal 3(9):22–33. 

Marpuah, Neuis. 2024. “Metode Pembelajaran Dalam Hadits Dan Relevansinya 
Dengan Konteks Pendidikan Kontemporer.” Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal 
Ilmu Sosial Dan Pendidikan 5(5):1130–39. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, Johnny Saldana, and Tjetjep Rohindi 
Rohidi. 1996. “F. Analisis Data.” IMPLEMENTASI KURIKULUM 
MERDEKA DI SEKOLAH 61. 

Mu’ammar, M. Arfan, and Abdul Wahid Hasan. 2017. Studi Islam Kontemporer 
Perspektif Insider Outsider. IRCiSoD. 

Mutholingah, Siti, and Muh Rodhi Zamzami. 2018. “Relevansi Pemikiran 
Maqashid Al-Syariah Jasser Auda Terhadap Sistem Pendidikan Islam 
Multidisipliner.” Ta’limuna 7(2):90–112. 

Palupi, Tri Nathalia, Zulfah Rizka Purnama, and Khoirul Umam. 2025. 
“Hubungan Pendidikan Karakter Dengan Pengurangan Perilaku Bullying 
Di Sekolah.” Journal of Mandalika Literature 6(2):292–98. 

Qomaria, Elysa Nurul, and Ali Mustofa. 2024. “ESENSI DAN URGENSI NILAI-
NILAI MAQASHID SYARIAH DALAM KURIKULUM MERDEKA.” 
Sasangga: Journal of Education and Learning 2(2):75–80. 

Rahmat, Mamat, Diansyah Permana, and Adang Hambali. 2025. “INTEGRASI 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  286 
 

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan   

ILMU: ILMU ISLAM DAN ILMU LAIN.” Jurnal Transformasi Pendidikan 
Modern 6(1). 

Ramadhan, A. Dani Dimas, Ach Thorqur Rohim, Nabilatul Maulidiyah, Anisa 
Pratiwi, and Firman Firdausi. 2025. Psikologis Agama Pada Remaja. Penerbit: 
Kramantara JS. 

Sinaga, Mitha Shaskila Sinaga, and Muhammad Nur Aziz Saputra. 2025. 
“KONSEP SISTEM PENDIDIKAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF HADIS: 
TINJAUAN SISTEMATIS LITERATUR.” Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan 
Dasar 10(03):315–31. 

Soetari, Endang. 2014. “Pendidikan Karakter Dengan Pendidikan Anak Untuk 
Membina Akhlak Islami.” Jurnal Pendidikan UNIGA 8(1):116–47. 

Suhifatullah, M. I. 2024. Menggali Potensi Batin: Manajemen Stratejik Pendidikan 
Karakter Untuk Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Siswa. Mega Press 
Nusantara. 

Wathon, A. 2024. “ANALISIS PENDIDIKAN ISLAM TERHADAP METODE 
PEMBELAJARAN FIQH UNTUK ANAK USIA DINI.” Jurnal Manajemen 
Islam 1(1):127–50. 
 

 


