&1 QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid

8 Volume 1 Number 2 December 2025

N DOI: https:/ /doi.ore/10.61104/qd.v1i2.606

Psikologi Pendidikan Islam: Analisis Tematik Fase Perkembangan
Anak dalam Hadis Nabi

Hasnan Ahmad Habiballahl, Mualimin?, Mukaffan3

UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia
Email Korrespondensi: Asnanh489@g¢mail.com, Mualimin@uinkhas.ac.id, Mukaffan.20@¢mail.com

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 22 Desember 2025

ABSTRACT

This article addresses the urgent need for developing an authentic Islamic Educational
Psychology in response to contemporary educational challenges, particularly moral
degradation and youth identity crises triggered by secular educational approaches that
neglect spiritual-psychological dimensions. Evaluation of previous studies reveals
significant gaps between the dominance of Western developmental theories and normative
Hadith studies that remain fragmented, as well as the absence of a comprehensive child
development model based on Sunnah. This qualitative research with a library research
approach analyzes primary texts from the books Kanz al-'Ummal, 'Umdat al-Qari, and
Dhakhirat al-Huffaz through thematic analysis (maudi'i) technique. The data analysis
process follows Miles and Huberman's model including data reduction, data display, and
conclusion verification. The research novelty successfully constructs a three-phase model of
child development (fitrah 0-7 years, taklif 7-14 years, takmil 14-21 years) with specific
psychopedagogical ~characteristics and implementation in contemporary education.
Recommendations include integrating the model into curriculum policies, developing
teacher training based on Islamic psychology, and the need for holistic assessment that
becomes the agenda for further research to refine this model through more comprehensive
empirical studies.

Keywords: Islamic Educational Psychology, Child Development, Prophetic Hadith,
Thematic Analysis, Developmental Stages

ABSTRAK

Artikel ini menjawab urgensi pengembangan Psikologi Pendidikan Islam yang autentik
dalam merespons tantangan pendidikan kontemporer, khususnya degradasi moral dan krisis
identitas generasi muda yang dipicu pendekatan pendidikan sekuler yang mengabaikan
dimensi spiritual-psikologis. Evaluasi terhadap studi-studi terdahulu mengungkap adanya
gap signifikan antara dominasi teori perkembangan Barat dengan kajian Hadis normatif
yang masih terfragmentasi, serta ketiadaan model perkembangan anak komprehensif
berbasis Sunnah. Penelitian kualitatif dengan pendekatan library research ini menganalisis
teks-teks primer dari kitab Kanz al-'Ummal, 'Umdat al-Qari, dan Dhakhirat al-Huffaz
melalui teknik analisis tematik (maudii'i). Proses analisis data mengikuti model Miles dan
Huberman meliputi reduksi data, penyajian data, dan verifikasi kesimpulan. Temuan
novelty penelitian berhasil mengkonstruksi model tiga fase perkembangan anak (fitrah 0-7
tahun, taklif 7-14 tahun, takmil 14-21 tahun) dengan karakteristik psikopedagogis spesifik
dan implementasi dalam pendidikan kontemporer. Rekomendasi mencakup pengintegrasian
model ke dalam kebijakan kurikulum, pengembangan pelatihan guru berbasis psikologi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 275
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan


mailto:Asnanh489@gmail.com
mailto:Mualimin@uinkhas.ac.id
mailto:Mukaffan.20@gmail.com
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Islam, serta need assessment holistik yang menjadi agenda penelitian selanjutnya untuk
menyempurnakan model ini melalui studi empiris yang lebih komprehensif.

Kata kunci: Psikologi Pendidikan Islam, Perkembangan Anak, Hadis Nabi, Analisis
Tematik, Fase Perkembangan

PENDAHULUAN

Dunia pendidikan kontemporer menghadapi fakta sosial yang kompleks,
ditandai dengan degradasi moral dan krisis identitas among generasi muda.
Berbagai laporan empiris menunjukkan peningkatan kasus kenakalan remaja,
bullying, dan lemahnya karakter di kalangan pelajar (Palupi, Purnama, and Umam
2025). Situasi ini semakin mengkhawatirkan dengan dominannya pendekatan
pendidikan sekuler yang terfokus pada aspek kognitif-material semata, sementara
mengabaikan dimensi spiritual-psikologis anak. Padahal, Rasulullah SAW telah
menegaskan dalam sabdanya: "4/ Y/ 4 ¥ 4aS Jo aSilpa e /sa3." (Bimbinglah
anak-anak kalian dengan kalimat pertama 'La ilaha illallah'...) (Hindi 1985). Hadis
ini mengindikasikan urgensi penanaman nilai tauhid sejak dini sebagai fondasi
karakter. Bukti lain tercermin dalam hadis tentang fase pendidikan: " <zl /sale
rde ool lgple o g1 pudal g Cpins s () 8)lall" (Perintahkan anak shalat pada usia 7 tahun dan
pukullah ia pada usia 10 tahun) (Al-Albani 1982), yang menekankan pendekatan
perkembangan bertahap. Lebih lanjut, Nabi SAW juga bersabda: " g 2w s/
i, " (Anak adalah pemimpin selama 7 tahun..) (Haythami 1995), yang
menunjukkan pengakuan terhadap dunia anak yang unik. Oleh karena itu,
penelitian ini hadir untuk merespons tantangan tersebut melalui rekonstruksi
psikologi perkembangan anak berbasis panduan autentik Islam.

Penelitian sebelumnya mengenai perkembangan anak menunjukkan
fragmentasi yang signifikan antara pendekatan psikologi Barat dan kajian Hadis
normatif. Dominasi teori perkembangan dari Piaget dan Erikson dalam diskursus
akademik tidak diimbangi dengan eksplorasi mendalam terhadap khazanah
psikologi Islam (Ramadhan et al. 2025). Studi-studi terdahulu cenderung
terpolarisasi - di satu sisi mengadopsi teori Barat secara mentah, di sisi lain
membahas Hadis secara terisolasi tanpa analisis psikologis yang memadai
(Mu’ammar and Hasan 2017). Kajian seperti yang dilakukan Wathon misalnya,
masih terbatas pada aspek fikih ibadah tanpa menyentuh dimensi perkembangan
psikologis secara komprehensif (Wathon 2024). Oleh karena itu, diperlukan
pendekatan integratif yang mampu menjembatani kedua tradisi keilmuan ini
secara proporsional.

Lebih spesifik, celah penelitian yang paling krusial adalah ketiadaan model
perkembangan anak yang komprehensif berbasis Hadis. Kajian Hadis tentang anak
selama ini masih bersifat sektoral dan parsial, seperti terfokus pada aspek ibadah
praktis tanpa membangun kerangka teoritis yang menyeluruh. Penelitian Akbar
dan Latipah tentang pendidikan anak misalnya, lebih menekankan aspek moral
tanpa mengembangkan model perkembangan yang integratif (Akbar and Latipah
2025). Sementara itu, studi-studi kontemporer cenderung mengadopsi model Barat
tanpa adaptasi yang sesuai dengan nilai-nilai Islam (Aminuddin 2025). Kondisi ini

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 276
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

menunjukkan urgensi pengembangan model perkembangan anak holistik yang
berdasar pada analisis tematik menyeluruh terhadap teks-teks Hadis.

Evaluasi mendalam terhadap studi-studi terdahulu mengungkap kelemahan
epistemologis yang fundamental. Sebagian penelitian terdahulu terjebak dalam
dikotomi antara pendekatan psikologi Barat yang sekuler dengan kajian Hadis
yang bersifat normatif-fikih. Kritik Suhifatullah terhadap pendekatan pendidikan
yang mengabaikan dimensi spiritual menemukan relevansinya dalam konteks ini,
dimana teori perkembangan anak dari Barat cenderung direduksi menjadi
sekumpulan teknik pragmatis tanpa landasan nilai (Suhifatullah 2024). Sementara
itu, kajian Hadis tentang anak masih terbatas pada pembahasan aspek hukum
seperti usia taklif dan kewajiban ibadah, tanpa mengeksplorasi implikasi psikologis
yang terkandung dalam teks-teks tersebut. Penelitian Akbar dan Latipah misalnya,
telah membahas aspek fikih dari Hadis-Hadis pendidikan, namun belum
menyentuh konstruksi teori psikologi perkembangan.

Pentingnya pendekatan tematik dalam mengekstraksi konsep psikologis
dari teks Hadis menjadi keniscayaan metodologis. Pendekatan maud'i (tematik)
memungkinkan peneliti untuk menyaring dan mensistematiskan berbagai Hadis
yang terkait dengan perkembangan anak dalam kerangka yang koheren. Seperti
tercermin dalam Kanz al-'Ummal, Hadis-Hadis tentang anak tersebar dalam
berbagai bab dan konteks, sehingga memerlukan metode yang mampu
merekonstruksinya menjadi suatu bangunan teori yang utuh. Pengalaman
penelitian selama lima dekade membuktikan bahwa pendekatan tematik tidak
hanya menjamin komprehensivitas analisis, tetapi juga memungkinkan
ditemukannya benang merah konseptual antar berbagai teks Hadis. Metode ini
memungkinkan peneliti untuk menyari prinsip-prinsip psikologis dari teks-teks
yang tampaknya hanya berisi petunjuk praktis semata, seperti Hadis tentang
perintah shalat pada usia tujuh tahun yang mengandung konsep kesiapan
perkembangan kognitif dan moral. Berdasarkan identifikasi celah penelitian dan
evaluasi epistemologis tersebut, maka dirumuskan pertanyaan penelitian: (1)
Bagaimana konstruksi teori perkembangan anak berdasarkan analisis tematik
terhadap Hadis-Hadis Nabi? (2) Apa saja karakteristik psikopedagogis setiap fase
perkembangan anak dalam perspektif Hadis? (3) Bagaimana model integratif
psikologi perkembangan anak berbasis Hadis dapat diimplementasikan dalam
pendidikan kontemporer? Sebagai hipotesis penelitian, diajukan bahwa Hadis
Nabi mengandung model perkembangan anak yang progresif dan sistematis, yang
terbagi dalam fase-fase spesifik dengan pendekatan pedagogis yang berbeda, serta
memiliki relevansi dan aplikabilitas yang tinggi dalam konteks pendidikan
modern. Model ini tidak hanya sejalan dengan temuan psikologi perkembangan
kontemporer, tetapi juga melengkapinya dengan dimensi spiritual dan nilai-nilai
ilahiah yang transformatif.

METODE

Pemilihan topik ini didasarkan pada urgensi pengembangan Psikologi
Pendidikan Islam yang autentik dan responsif terhadap tantangan zaman
kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 277
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

library research yang berfokus pada analisis teks-teks primer kitab Hadis,
khususnya Kanz al-'Ummal karya Al-Muttaqi al-Hindi. Data primer dari kitab-kitab
tersebut dilengkapi dengan data sekunder dari karya-karya psikologi
perkembangan kontemporer untuk menciptakan dialektika yang konstruktif antara
khazanah Islam dan ilmu modern (Ahida et al. 2025). Metode ini dipandang paling
tepat untuk menjawab rumusan penelitian (Rahmat, Permana, and Hambali 2025).
Proses penelitian dimulai dengan identifikasi dan verifikasi Hadis-Hadis tentang
perkembangan anak dari kitab-kitab primer tersebut. Teknik analisis data
mengikuti model Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian data,
dan penarikan kesimpulan (Miles et al. 1996). Tahapan terakhir melibatkan sintesis
temuan menjadi model teoritis yang koheren.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Psikologi Pendidikan Islam

Psikologi Pendidikan Islam merupakan disiplin integratif yang
menggabungkan prinsip-prinsip psikologi dengan nilai-nilai Islam untuk
memahami perkembangan dan pendidikan anak. Definisi ini mencakup ruang
lingkup yang meliputi aspek spiritual, kognitif, emosional, dan sosial dalam proses
pembelajaran, dengan landasan epistemologis yang bersumber dari Al-Qur'an,
Hadis, dan warisan intelektual Islam. Pentingnya pendekatan ini terletak pada
kemampuannya mengatasi keterbatasan psikologi Barat yang sering mengabaikan
dimensi transcendental, sebagaimana dikritik oleh Aziz dkk. dalam karyanya yang
menekankan integrasi ilmu naqli dan aqli (Aziz, Salleh, and Musa 2022). Bukti dari
Dini menunjukkan bahwa akhlak dan spiritualitas menjadi fondasi utama dalam
kerangka psikologi Islam (Dini n.d.). Dengan demikian, Psikologi Pendidikan Islam
tidak hanya menawarkan perspektif alternatif, tetapi juga memperkaya khazanah
ilmu pendidikan dengan dasar epistemologis yang kokoh dan relevan dengan
konteks keislaman.

Penerapan Psikologi Pendidikan Islam dalam konteks pendidikan
kontemporer menghadapi tantangan dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam
dengan tuntutan modernitas. Evaluasi menunjukkan bahwa banyak institusi
pendidikan masih terjebak pada pendekatan sekuler yang mengutamakan aspek
kognitif, sehingga mengabaikan perkembangan spiritual dan psikologis anak.
Alasan mendasarnya adalah kurangnya model operasional yang jelas, seperti yang
diungkapkan (Kulsum et al. 2024) mengenai pentingnya keseimbangan antara
dunia dan akhirat dalam pendidikan. Bukti dari (Khotimah 2022) dalam kajian
Hadis menegaskan bahwa metode pendidikan Nabi Muhammad SAW sangat
memperhatikan fase perkembangan anak, yang sejalan dengan temuan
(Mutholingah and Zamzami 2018) tentang relevansi maqashid syariah dalam
pendidikan modern. Namun, penerapan ini sering terkendala oleh minimnya
sumber daya dan pelatihan guru. Oleh karena itu, Psikologi Pendidikan Islam
perlu diadaptasi secara kreatif dalam kurikulum dan praktik pembelajaran untuk
memastikan perkembangan anak yang utuh dan sesuai dengan tuntutan zaman.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 278
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Perkembangan Anak dalam Perspektif Islam

Teori fitrah dalam filosofi pendidikan Islam menekankan bahwa setiap anak
dilahirkan dalam keadaan suci dengan potensi bawaan untuk berkembang menuju
kebaikan, yang menjadi landasan ontologis dalam memahami perkembangan
manusia. Konsep ini menghadapi tantangan dalam praktik pendidikan modern
yang sering mengabaikan dimensi spiritual, padahal fitrah merupakan anugerah
Ilahi yang memerlukan bimbingan untuk mencapai kesempurnaan, sebagaimana
dijelaskan (Al-Ghazali 2020) dalam Ihya' Ulum al-Din. Alasan pentingnya teori ini
terletak pada kemampuannya memberikan dasar yang kokoh bagi pendekatan
pendidikan yang holistik, dimana (Al-Jauziyyah 1994) dalam Zad al-Ma'ad
menegaskan bahwa pendidikan harus dimulai sejak dini untuk mengoptimalkan
potensi fitrah. Bukti dari (Soetari 2014) dalam kajian akhlak menunjukkan bahwa
fitrah menjadi pondasi bagi perkembangan moral dan karakter anak. Dengan
demikian, teori fitrah tidak hanya menjelaskan asal-usul kebaikan dalam diri anak,
tetapi juga menuntun praktik pendidikan yang menghormati kodrat alami dan
mengintegrasikan nilai-nilai ilahiah.

Kategorisasi fase perkembangan anak dalam khazanah keilmuan Islam,
yang didasarkan pada Hadis dan tulisan ulama, menghadapi masalah fragmentasi
dalam penerapannya di pendidikan kontemporer. Evaluasi menunjukkan bahwa
pembagian fase seperti masa kanak-kanak (0-7 tahun), pra-remaja (7-14 tahun), dan
remaja (14-21 tahun) sering tidak diimplementasikan secara sistematis, padahal
setiap tahap memerlukan pendekatan pedagogis yang spesifik. Alasan
mendasarnya adalah kurangnya pemahaman terhadap implikasi praktis dari
kategorisasi ini, sebagaimana diungkapkan dalam Hadis dari Kanz al-'Ummal
(Hindi 1985) tentang perintah shalat pada usia tujuh tahun yang menekankan
kesiapan perkembangan. Bukti dari (Al-Ghazali 2020) dalam Ihya' Ulum al-Din
menjelaskan bahwa metode pendidikan harus disesuaikan dengan usia dan
kemampuan anak, sementara (Wathon 2024) dalam analisis figh kontemporer
menambahkan bahwa kategorisasi ini membantu menyusun kurikulum yang
relevan dengan kebutuhan psikologis. Oleh karena itu, pemahaman mendalam
tentang fase perkembangan dalam Islam memungkinkan pendidik untuk
merancang strategi pedagogis yang transformatif dan berpusat pada anak.

Analisis Tematik dalam Kajian Hadis

Analisis tematik (maudt'i) dalam kajian Hadis merupakan pendekatan
sistematis untuk mengumpulkan dan menganalisis Hadis-Hadis berdasarkan tema
tertentu, dengan tujuan memahami pesan Islam secara holistik dan kontekstual.
Metode ini menghadapi tantangan dalam mengintegrasikan berbagai teks yang
tersebar dalam kitab-kitab Hadis, yang seringkali terfragmentasi dalam bab-bab
berbeda, sehingga memerlukan ketelitian dan kedalaman analisis. Pentingnya
pendekatan ini terletak pada kemampuannya untuk menyajikan pandangan Islam
yang komprehensif tentang suatu topik, sebagaimana ditegaskan oleh (Al-Ghazali
2020) dalam Ihya' Ulum al-Din yang menekankan perlunya memahami teks agama
secara kontekstual dan tematik. Dalam kajian akhlak menunjukkan bahwa analisis
tematik memungkinkan peneliti untuk mengekstrak nilai-nilai pendidikan dari

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 279
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

berbagai Hadis, sementara (Wathon 2024) dalam analisis figh kontemporer
menambahkan bahwa metode ini membantu dalam membangun kerangka teoritis
yang kokoh untuk pengembangan ilmu. Dengan demikian, analisis tematik tidak
hanya memperkaya pemahaman terhadap Hadis, tetapi juga memfasilitasi
pengembangan ilmu-ilmu Islam yang relevan dengan kebutuhan zaman.

Aplikasi analisis tematik dalam penelitian kontemporer telah menunjukkan
kontribusi signifikan terhadap pengembangan ilmu pendidikan, terutama dalam
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan teori pendidikan modern. Namun,
penerapannya masih menghadapi kendala dalam hal metodologi yang sistematis
dan adaptasi dengan kebutuhan pendidikan kekinian, seperti kurikulum yang
sering mengabaikan dimensi spiritual. Alasan mendasarnya adalah perlunya
pendekatan yang mampu menjembatani antara khazanah klasik dan tuntutan
modern, sebagaimana diungkapkan oleh (Sinaga and Saputra 2025) dalam kajian
Hadis yang menerapkan analisis tematik untuk mengeksplorasi konsep
pendidikan anak. Bukti dari (Qomaria and Mustofa 2024) tentang magqashid
syariah dalam pendidikan menunjukkan bahwa analisis tematik dapat
menghasilkan model pendidikan yang selaras dengan tujuan syariah, sementara
(Marpuah 2024) menegaskan bahwa metode ini memungkinkan identifikasi
prinsip-prinsip pedagogis dari teks Hadis. Oleh karena itu, aplikasi analisis tematik
dalam penelitian pendidikan tidak hanya memperkaya khazanah keilmuan, tetapi
juga memberikan landasan yang kuat untuk pengembangan kurikulum dan
metode pembelajaran yang islami dan transformatif.

Identifikasi Tiga Fase Perkembangan Anak Berbasis Analisis Hadis Nabi

Fase pertama perkembangan anak dalam perspektif Hadis merupakan
periode krusial untuk menanamkan fondasi spiritual dan emosional. Hadis dari
(Hindi 1985) secara tegas menyatakan: " ic aa siils il Y} 4l ¥ &S Jf oSibsa o | il
A4 Y 4l ¥ @sdll" yang bermakna "Bimbinglah anak-anak kalian dengan kalimat
pertama La ilaha illallah, dan talginkan mereka saat meninggal La ilaha illallah...".
Pendekatan ini diperkuat dengan sabda Nabi dalam Rawdat al-wa'izin (1045):
"Riall ds 0 A8 JS o gl KoYl ALS e 150" yang berarti "Perbanyaklah mencium
anak-anak kalian, karena bagi kalian dengan setiap ciuman satu derajat dalam
surga...". Lebih lanjut, Nabi dalam (Haythami 1995) memberikan kebebasan
bereksplorasi dengan menyatakan: "Olsall au) <l (8 agea" yang artinya "Biarkan
mereka, karena tanah adalah musim semi bagi anak-anak". Karakteristik fase ini
mencapai puncaknya dalam konsep yang tercantum dalam (Haythami 1995): " sl
O & )55 6O a2 5 (O a2 yang berarti "Anak adalah pemimpin selama
tujuh tahun, hamba selama tujuh tahun, dan menteri selama tujuh tahun",
menunjukkan pengakuan terhadap dunia anak yang unik.

Fase kedua menandai transisi menuju pembentukan disiplin beribadah dan
tanggung jawab. Hadis dari Al-Fath al-Kabir (7727) dan Kanz al-'Ummal (45333)
secara konsisten menegaskan: " »ie G ledle o5 pal s (v g () B3kl all 15de" yang
artinya "Perintahkan anak shalat pada usia tujuh tahun, dan pukullah ia (jika
meninggalkan) pada usia sepuluh tahun". Implementasi disiplin ini harus
dipahami dalam kerangka pendidikan progresif, didukung oleh perintah dalam

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 280
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Dhakhirat al-huffaz (3514): " 1885 «(pin e i Lo ot sadls (Oins o 8 3oall wSilsa | sale
eabadl L agn yang bermakna "Ajari anak-anak kalian shalat pada usia tujuh tahun,
disiplinkan mereka atasnya pada usia sepuluh tahun, dan pisahkan tempat tidur
mereka". Aspek perkembangan lainnya tercermin dalam Hadis Kanz al-'Ummal
(45340): ks W) 4835 Y Ol 5 Al )l Aalaaal) g LN adlny of 0l e Al 38" yang berarti "Hak
anak atas orang tuanya adalah mengajarinya menulis, berenang, dan memanah,
serta tidak memberinya rezeki kecuali yang baik".

Fase ketiga merupakan periode konsolidasi menuju kedewasaan penuh.
Hadis dari Majma“ al-Zawa’id (13504) menggariskan: " «(uis g 2o 5 0 g daas 2 gl
A N cXie) a8 ags e mld Wy oppdie s ganY 4ilSe Cua ) 8 e g 055" yang
artinya "Anak adalah pemimpin selama tujuh tahun, hamba selama tujuh tahun,
dan menteri selama tujuh tahun. Jika kamu rela bermusyawarah dengannya
sampai usia dua puluh satu tahun, (lakukanlah)...". Konsep "_x)s" (menteri) ini
mengisyaratkan perubahan pendekatan dari otoritatif ke kemitraan. Dukungan
untuk fase ini tercermin dalam sabda Nabi di Kanz al-'Ummal (45334): " e |5
IS Ol Bdkie gl o 5m 555 el 40 i | gl oe ) 5 (ol 33Ul yang bermakna "Perintahkan shalat
pada usia tujuh, pisahkan tempat tidurnya pada usia sembilan, dan nikahkanlah
pada usia tujuh belas jika mampu". Hak-hak anak dalam fase ini semakin meluas,
sebagaimana ditegaskan dalam Rawdat al-wa‘izin (1047): " :&36 eally e Al Ga (e
il 1) aas s AU adeys “anl Guay yang artinya "Di antara hak anak atas orang
tuanya ada tiga: memperbagus namanya, mengajarinya menulis, dan
menikahkannya ketika baligh". Temuan ini membuktikan bahwa Islam telah
memiliki sistem perkembangan anak yang komprehensif dan progresif, dengan
tiga fase yang saling berkaitan: fase fitrah (4¢dll), fase taklif (—isill), dan fase takmil
(b)), yang relevan untuk diimplementasikan dalam konteks pendidikan
kontemporer.

Faktor-faktor yang Mempengaruhi Perkembangan Anak Faktor Lingkungan dan
Sosial

Lingkungan sosial dan keluarga memainkan peran determinan dalam
membentuk perkembangan anak pada setiap fase. Hadis dari Majma" al-Zawa'id
(13502) menunjukkan pengakuan Nabi terhadap pentingnya lingkungan bermain
yang natural: "Ohsall s, Gl (8 aged" ("Biarkan mereka, karena tanah adalah
musim semi bagi anak-anak"). Hal ini sejalan dengan penelitian kontemporer yang
menekankan pentingnya stimulasi lingkungan yang kaya untuk perkembangan
kognitif dan sosial anak. Lingkungan keluarga yang mengimplementasikan nilai-
nilai spiritual, sebagaimana tercermin dalam Hadis Kanz al-'Ummal (45332)
tentang penanaman kalimat tauhid, menciptakan fondasi karakter yang kokoh.
Faktor lingkungan ini menjadi penentu utama dalam membentuk kepribadian
anak yang seimbang antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi.

Faktor Metode Pendidikan

Metode pendidikan yang sesuai dengan tahapan perkembangan merupakan
faktor kritis dalam optimasi potensi anak. Hadis dari Al-Fath al-Kabir (7727) dan
Kanz al-'Ummal (45333) menunjukkan gradasi metode pendidikan: " s3uall ouall | sale
Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 281

Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan




QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

e Gl lgle o g pial (i s (1" ("Perintahkan anak shalat pada usia tujuh tahun, dan
pukullah ia pada usia sepuluh tahun"). Pendekatan progresif ini diperkuat oleh
Hadis Kanz al-'Ummal (45340) tentang pengajaran life skill yang komprehensif.
Metode pendidikan dalam Islam mengintegrasikan aspek afektif, kognitif, dan
psikomotor, dengan penekanan pada keteladanan dan pembiasaan positif. Variasi
metode ini memastikan bahwa pendidikan tidak hanya transfer pengetahuan,
tetapi juga pembentukan karakter dan keterampilan hidup yang essential.

Faktor Kesiapan Psikologis

Kesiapan psikologis anak menjadi pertimbangan fundamental dalam
menentukan intervensi pendidikan yang tepat. Hadis dari Majma“ al-Zawa'id
(13504) dengan jelas mengkategorikan kesiapan psikologis anak dalam tiga fase
tujuh tahunan: "Osw g 55 (Ofis g 2o 5 (s a2 A ("Anak adalah pemimpin
selama tujuh tahun, hamba selama tujuh tahun, dan menteri selama tujuh tahun").
Pembagian ini menunjukkan kesadaran Nabi terhadap perkembangan kapasitas
psikologis anak yang bertahap. Implementasi taklif ibadah pada usia tujuh tahun
dalam Dhakhirat al-huffaz (3514) juga mempertimbangkan aspek kematangan
kognitif dan emosional anak. Pemahaman terhadap kesiapan psikologis ini
memungkinkan pendekatan pendidikan yang efektif dan sesuai dengan kebutuhan
perkembangan anak.

Transformasi Pendekatan Pendidikan dari Otoritatif ke Partisipatif

Berdasarkan analisis Hadis-hadis Nabi, transformasi pendekatan
pendidikan dari otoritatif ke partisipatif memerlukan penerapan metode yang
sesuai dengan tahapan perkembangan usia anak. Hadis dari Majma’ al-Zawa'id
(13504) tentang "Osiw g s AN (anak sebagai pemimpin tujuh tahun pertama)
menjadi landasan filosofis untuk membangun hubungan edukatif yang respek
terhadap dunia anak pada fase awal perkembangan. Pendekatan partisipatif ini
diperkuat oleh Hadis Rawdat al-wa'izin (1045) yang menganjurkan ekspresi kasih
sayang fisik sebagai bagian dari proses pendidikan. Sementara Hadis dari Majma’
al-Zawa'id (13502) tentang "gwall au) <l (i aeed" (biarkan mereka karena tanah
adalah musim semi anak-anak) menegaskan pentingnya memberikan ruang
bereksplorasi dalam pembelajaran.

Pada fase pertengahan (7-14 tahun), transformasi pendekatan pendidikan
tercermin dalam implementasi metode disiplin progresif berdasarkan Hadis Al-
Fath al-Kabir (7727) tentang pentahapan pengajaran shalat. Pendekatan partisipatif
diwujudkan melalui pendidikan life skill dalam Hadis Kanz al-'Ummal (45340)
yang menekankan pengajaran menulis, berenang, dan memanah sebagai bagian
dari kurikulum terpadu. Hadis Dhakhirat al-huffaz (3514) tentang pemisahan
tempat tidur juga menunjukkan pendekatan pendidikan yang mempertimbangkan
aspek psikologis dan perkembangan kesadaran privasi anak.

Untuk fase lanjut (14-21 tahun), transformasi pendidikan diwujudkan
melalui pendekatan kemitraan berdasarkan Hadis Majma“ al-Zawa'id (13504)
tentang konsep "_)s" (menteri) yang mengisyaratkan perubahan relasi menjadi
lebih setara. Implementasinya mencakup pengembangan sistem musyawarah dan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 282
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

project-based learning yang mendorong kemandirian, sesuai dengan prinsip "4ii<s"
(bermusyawarah) dalam Hadis tersebut. Hadis Kanz al-'Ummal (45334) tentang
persiapan pernikahan dan Hadis Rawdat al-wa‘izin (1047) tentang hak anak untuk
memperoleh pendidikan dan kehidupan berkeluarga semakin mengukuhkan
pendekatan partisipatif yang mempersiapkan anak menuju kedewasaan yang utuh.

Model Psikologi Pendidikan Islam Berbasis Analisis Tematik Hadis Nabi

Berdasarkan analisis tematik terhadap Hadis-Hadis Nabi, penelitian ini
berhasil mengkonstruksi teori perkembangan anak yang sistematis melalui
identifikasi tiga fase utama. Fase pertama didasarkan pada Hadis Kanz al-'Ummal
(45332): ") Y Al Y Cgall e aa il ) V) 4l Y K o aSiua o ) ga)! ("Bimbinglah
anak-anak kalian dengan kalimat pertama La ilaha illallah, dan talginkan mereka
saat meninggal La ilaha illallah") yang menegaskan fase fitrah (0-7 tahun). Fase
kedua merujuk pada Hadis Al-Fath al-Kabir (7727): " (i s ol 33all ouall | sale
sde ol lgle o sl s ("Ajarkan anak shalat pada usia tujuh tahun dan pukullah ia
pada usia sepuluh tahun") sebagai landasan fase taklif (7-14 tahun). Sementara fase
ketiga berdasar pada Hadis Majma" al-Zawa'id (13504): " Csiw g e 5 (ias s 2 A1)
O g n)ss" ("Anak adalah pemimpin tujuh tahun, hamba tujuh tahun, dan
menteri tujuh tahun") yang menjadi pijakan fase takmil (14-21 tahun).

Setiap fase perkembangan memiliki karakteristik psikopedagogis yang unik.
Pada fase fitrah, pendekatan pendidikan bersifat afektif-spiritual melalui Hadis
Rawdat al-wa ‘izin (1045): "dial) & a2 418 JS &SI é ¢SaY 5 418 (4 |5 SI" ("Perbanyaklah
mencium anak-anak kalian, karena bagi kalian dengan setiap ciuman satu derajat
dalam surga"). Fase taklif mengembangkan aspek kognitif-discipliner melalui
Hadis Dhakhirat al-huffaz (3514): " «Cuim e & leale ab gl 5 (i g (8 830l oSilasa | gale
abadl (8 s 18586" ("Ajari anak-anak kalian shalat pada usia tujuh tahun,
disiplinkan mereka atasnya pada usia sepuluh tahun, dan pisahkan tempat tidur
mereka"). Sedangkan fase takmil menekankan pendekatan sosio-kolaboratif
berdasarkan Hadis Majma’ al-Zawa'id (13504) tentang konsep "4iil<."
(musyawarah) yang mengarah pada kemandirian.

Implementasi model integratif dalam pendidikan kontemporer dapat
diwujudkan melalui beberapa pendekatan. Pertama, pengembangan kurikulum
PAUD berbasis fitrah dengan mengintegrasikan Hadis Kanz al-'Ummal (45332)
tentang pendidikan tauhid dini. Kedua, penyusunan program pembelajaran life
skill di sekolah dasar dan menengah berdasarkan Hadis Kanz al-'Ummal (45340):
" V) 485 Y Ol el s Aabad) g AUSI adday of sall5 e a5 3" ("Hak anak atas orang
tuanya adalah mengajarinya menulis, berenang, dan memanah, serta tidak
memberinya rezeki kecuali yang baik"). Ketiga, penerapan model pendidikan
tinggi berbasis kemitraan melalui implementasi Hadis Kanz al-'Ummal (45334):
"OS O Bk a0 s 5 s el 4l 8 15l ie )5 caad B3l e ) s nal" ("Perintahkan shalat pada
usia tujuh, pisahkan tempat tidurnya pada usia sembilan, dan nikahkanlah pada
usia tujuh belas jika mampu").

Integrasi dimensi spiritual dan psikologis dalam sistem pendidikan modern
memerlukan rekonstruksi paradigma pendidikan. Hadis Majma“ al-Zawa'id
(13502): "lawall any Al (b age " ("Biarkan mereka karena tanah adalah musim semi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 283
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

anak-anak") memberikan landasan untuk pengembangan metode pembelajaran
eksploratif. Sementara Hadis Rawdat al-wa‘izin (1047): " Ceap i 830 eall5 o Al 3a e
&b 1) 4s iy AUl adsys aan)" ("Di antara hak anak atas orang tuanya ada tiga:
memperbagus namanya, mengajarinya menulis, dan menikahkannya ketika
baligh") menjadi dasar pengembangan pendidikan. Implementasi ini sejalan
dengan tuntutan pendidikan abad 21 yang memadukan kecakapan akademik,
keterampilan hidup, dan pembentukan karakter.

Strategi implementasi memerlukan dukungan kebijakan yang komprehensif
melalui: pertama, integrasi fase perkembangan Islami dalam Standar Nasional
Pendidikan berdasarkan kerangka Hadis-Hadis Nabi; kedua, pengembangan
kompetensi guru melalui pelatihan psikologi perkembangan Islami; ketiga,
penyusunan instrumentasi assessment holistik yang mengacu pada Hadis-Hadis
tentang perkembangan anak. Rekomendasi kebijakan ini diharapkan dapat
mentransformasi sistem pendidikan nasional yang selaras dengan nilai-nilai Islam
sekaligus menjawab tantangan pendidikan kontemporer, sehingga terwujud
generasi yang unggul secara akademik, spiritual, dan sosial.

SIMPULAN

Penelitian ini berhasil mengkonstruksi model psikologi perkembangan anak
berbasis analisis tematik Hadis Nabi yang terintegrasi dalam tiga fase utama. Fase
fitrah (0-7 tahun) dengan pendekatan pendidikan spiritual-afektif berdasarkan
Hadis Kanz al-'Ummal (45332) tentang penanaman tauhid, fase taklif (7-14 tahun)
dengan metode disiplin progresif merujuk Hadis Al-Fath al-Kabir (7727) tentang
pentahapan pendidikan shalat, dan fase takmil (14-21 tahun) dengan pendekatan
kemitraan sesuai Hadis Majma" al-Zawa'id (13504) tentang konsep "_»Js". Temuan
penting penelitian ini adalah identifikasi karakteristik psikopedagogis yang
spesifik setiap fase dan konstruksi model integratif yang mampu menjembatani
dimensi spiritual-psikologis dalam pendidikan kontemporer.

Signifikansi penelitian terletak pada kontribusi konseptual berupa
pengayaan khazanah psikologi pendidikan Islam melalui integrasi nilai naqli dan
aqli, kontribusi metodologis dengan pengembangan analisis tematik Hadis yang
sistematis, serta kontribusi teoretis melalui alternatif model perkembangan yang
holistik. Namun, penelitian ini memiliki kelemahan dalam aspek verifikasi empiris
model dan terbatasnya cakupan kitab Hadis yang dianalisis. Oleh karena itu,
rekomendasi untuk penelitian selanjutnya mencakup perluasan studi empiris
untuk menguji validitas model, pengembangan instrumentasi assessment yang
terstandarisasi, serta eksplorasi implementasi model dalam berbagai konteks sosio-
kultural yang lebih beragam.

DAFTAR RUJUKAN

Ahida, Ridha, Silfia Hanani, Syafwan Rozi, Nunu Burhanuddin, Zulfani
Sesmiarni, Hesi Eka Puteri, Novi Hendri, and liz Izmuddin. 2025. Dialektika
Keilmuan Dalam Pendekatan Lokalitas Dan Kontemporer. Uwais Inspirasi
Indonesia.

Akbar, Rahmadani, and Eva Latipah. 2025. “Integrasi Nilai Qur’ani Dan Psikologi

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 284
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan




QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Dalam Pendidikan Anak Di Era Disrupsi.” Aulad: Journal on Early Childhood
8(2):867-77.

Al-Albani, Muhammad Nasir al-Din. 1982. Sahih Al-Jami‘ Al-Saghir Wa-Ziyadatuhu
(Al-Fath Al-Kabir). al-Maktab al-Islami.

Al-Ghazali, Imam. 2020. [hya” Ulumuddin 10. Nuansa Cendekia.

Al-Jauziyyah, Ibnu Qayyim. 1994. “Zad Al-Ma’ad Fi Hadyi Khair Al-Ibad.” Beirut:
Muassasah Al-Risalah.

Aminuddin, S. 2025. Perbandingan Pemikiran Politik Antara Barat Dan Islam:
Mengungkap Perspektif Ideologis, Sejarah, Dan Implikasi Kontemporer. Prenada
Media.

Aziz, Abdul Rashid Abdul, Amla Mohd Salleh, and Nurun Najihah Musa. 2022.
“INTEGRASI ILMU NAQLI DAN AQLI DALAM PENDIDIKAN
KAUNSELING: Integration of Nagqli and Aqli Knowledge in Counselling
Education: Philosophy and Practice.” JURNAL YADIM: International Journal
of Islam and Contemporary Affairs 2(2).

Dini, Pembentukan Karakter Anak Usia. n.d. “Integrasi Psikologi Pendidikan Dan
Pendidikan Islam Dalam.”

Haythami, A. 1995. “Majma’al-Zawa’id Wa Manba’al-Fawa’id.” Beirut: Dar Al-
Kitab Al-Arabi.

Hindi, Ali al-Muttaqi bin Hisamuddin. 1985. “Kanzul Ummal Fi Sunan Al-Aqwal
Wa Al-Af" AL”

Khotimah, Khusnul. 2022. “Tahap Pendidikan Anak Dalam Islam: Metode
Pendidikan Anak Ala Nabi Muhammad SAW.” IN RIGHT: Jurnal Agama
Dan Hak Azazi Manusia 11(2):153-68.

Kulsum, Umi, Ali Munirom, Ahmad Sayuti, and Budi Waluyo. 2024. “Manajemen
Kurikulum Dalam Pendidikan Islam: Integrasi lmu Dunia Dan Akhirat.”
Unisan Jurnal 3(9):22-33.

Marpuah, Neuis. 2024. “Metode Pembelajaran Dalam Hadits Dan Relevansinya
Dengan Konteks Pendidikan Kontemporer.” Jurnal Syntax Imperatif: Jurnal
Ilmu Sosial Dan Pendidikan 5(5):1130-39.

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, Johnny Saldana, and Tjetjep Rohindi
Rohidi. 1996. “F. Analisis Data.” IMPLEMENTASI KURIKULUM
MERDEKA DI SEKOLAH 61.

Mu’ammar, M. Arfan, and Abdul Wahid Hasan. 2017. Studi Islam Kontemporer
Perspektif Insider Outsider. IRCiSoD.

Mutholingah, Siti, and Muh Rodhi Zamzami. 2018. “Relevansi Pemikiran
Magqashid Al-Syariah Jasser Auda Terhadap Sistem Pendidikan Islam
Multidisipliner.” Ta’limuna 7(2):90-112.

Palupi, Tri Nathalia, Zulfah Rizka Purnama, and Khoirul Umam. 2025.
“Hubungan Pendidikan Karakter Dengan Pengurangan Perilaku Bullying
Di Sekolah.” Journal of Mandalika Literature 6(2):292-98.

Qomaria, Elysa Nurul, and Ali Mustofa. 2024. “ESENSI DAN URGENSI NILAI-
NILAI MAQASHID SYARIAH DALAM KURIKULUM MERDEKA.”
Sasangga: Journal of Education and Learning 2(2):75-80.

Rahmat, Mamat, Diansyah Permana, and Adang Hambali. 2025. “INTEGRASI

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 285
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan




QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

ILMU: ILMU ISLAM DAN ILMU LAIN.” Jurnal Transformasi Pendidikan
Modern 6(1).

Ramadhan, A. Dani Dimas, Ach Thorqur Rohim, Nabilatul Maulidiyah, Anisa
Pratiwi, and Firman Firdausi. 2025. Psikologis Agama Pada Remaja. Penerbit:
Kramantara JS.

Sinaga, Mitha Shaskila Sinaga, and Muhammad Nur Aziz Saputra. 2025.
“KONSEP SISTEM PENDIDIKAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF HADIS:
TINJAUAN SISTEMATIS LITERATUR.” Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan
Dasar 10(03):315-31.

Soetari, Endang. 2014. “Pendidikan Karakter Dengan Pendidikan Anak Untuk
Membina Akhlak Islami.” Jurnal Pendidikan UNIGA 8(1):116-47.

Suhifatullah, M. 1. 2024. Menggali Potensi Batin: Manajemen Stratejik Pendidikan
Karakter Untuk Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Siswa. Mega Press
Nusantara.

Wathon, A. 2024. “ANALISIS PENDIDIKAN ISLAM TERHADAP METODE
PEMBELAJARAN FIQH UNTUK ANAK USIA DINL” Jurnal Manajemen
Islam 1(1):127-50.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 286
Copyright; Hasnan Ahmad Habiballah, Mualimin, Mukaffan



