
QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  199 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

 

Metode Pembelajaran Rasulullah SAW sebagai Model Pendidikan 
Islami Sepanjang Zaman  
  
Irhamullah1, Jefri2, Rivaldi Kurniawan3, Wahyu Hidayat4, Teguh Maulana Ihsan5  
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia1-5  
Email Korrespondensi:  12310112087@students.uin-suska.ac.id, 12310113322@students.uin-
suska.ac.id, 12310112143@students.uin-suska.ac.id, 12310112780@students.uin-suska.ac.id, 
12310112759@students.uin-suska.ac.id 
 

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025 
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 20 Desember 2025 

 

ABSTRACT 
Education in Islam emphasizes not only knowledge acquisition but also moral and 
character formation. Prophet Muhammad (peace be upon him) serves as the ultimate 
educator whose teaching methods embody timeless and universal values. This study aims 
to explore in depth the Prophet’s teaching methods, particularly the approaches of 
exemplary conduct, moral advice (mauizah), lecture, and question–answer, as a 
comprehensive model of Islamic education. Theoretically, this research is based on the 
concept of prophetic education, which highlights the balance between cognitive, affective, 
and psychomotor domains in learning. The study employs a qualitative descriptive 
approach through library research, drawing data from classical Islamic sources, hadith 
collections, and modern educational literature. The results indicate that the exemplary 
method stands as the core of the Prophet’s approach, embodying moral values through real 
actions. The methods of mauizah and lectures guide spiritual development and strengthen 
faith, while the question–answer method enhances learners’ critical thinking and 
engagement. Overall, the Prophet’s methods represent a holistic and humanistic 
educational framework that remains relevant for modern Islamic education 

Keywords: Prophetic Method, Exemplary, Islamic Education 
 
ABSTRAK  
Pendidikan dalam Islam tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu pengetahuan, 
tetapi juga pada pembentukan akhlak dan kepribadian yang mulia. Rasulullah Saw 
merupakan figur pendidik utama yang metode pembelajarannya mengandung nilai-nilai 
universal dan relevan sepanjang masa. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara 
mendalam metode pembelajaran Rasulullah Saw, khususnya melalui pendekatan 
keteladanan, mauizah (nasihat), ceramah, dan tanya jawab sebagai model pendidikan 
Islami yang komprehensif. Kajian ini berlandaskan pada asumsi teoretis pendidikan 
profetik yang menekankan keseimbangan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotor 
dalam proses pembelajaran. Metode penelitian yang digunakan ialah studi kepustakaan 
(library research) dengan pendekatan deskriptif kualitatif, yang bersumber dari kitab-kitab 
klasik, hadis, serta literatur modern tentang pendidikan Islam. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa metode keteladanan menjadi inti dari pendekatan Rasulullah karena 
menampilkan praktik nyata nilai-nilai moral. Metode mauizah dan ceramah berfungsi 
membimbing spiritualitas dan memperkuat keimanan, sementara metode tanya jawab 
efektif menumbuhkan daya pikir kritis serta interaksi aktif peserta didik. Secara 

 
 

 
        QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                 e-ISSN 3110-6412 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                
                    Volume 1 Number 2 December 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.481 

 

 

mailto:12310112087@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310113322@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310113322@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310112143@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310112780@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310112759@students.uin-suska.ac.id
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  200 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

keseluruhan, metode Rasulullah Saw mencerminkan sistem pendidikan yang holistik dan 
humanistik, serta tetap relevan sebagai acuan bagi pengembangan pendidikan Islam di era 
modern.  
Kata Kunci: Metode Rasulullah, Keteladanan, Pendidikan Islami 

 
PENDAHULUAN   

Pendidikan merupakan salah satu pilar utama dalam pembangunan 
peradaban manusia. Dalam konteks global, sistem pendidikan modern dihadapkan 
pada tantangan serius berupa degradasi moral, krisis identitas, serta lemahnya 
internalisasi nilai spiritual pada peserta didik. Laporan UNESCO (2023) 
menunjukkan bahwa sistem pendidikan di banyak negara cenderung 
menitikberatkan pada pencapaian kognitif dan aspek teknis, namun abai terhadap 
pembentukan karakter dan nilai-nilai kemanusiaan. Fenomena ini juga dirasakan 
di Indonesia, di mana berbagai survei nasional seperti yang dilaporkan oleh Pusat 
Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan (2022) menunjukkan penurunan 
indikator religiusitas dan empati sosial di kalangan pelajar. Dalam konteks 
pendidikan Islam, krisis nilai tersebut menuntut adanya reorientasi terhadap 
model pembelajaran yang lebih holistik dan berakar pada tradisi keilmuan Islam. 
Rasulullah SAW sebagai pendidik utama umat Islam telah memberikan teladan 
dalam membangun sistem pendidikan yang menekankan keseimbangan antara 
aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. Menurut Rahman dan Ahmad (2021), 
metode pembelajaran Rasulullah SAW tidak hanya mengandalkan transfer 
pengetahuan, tetapi juga pembentukan akhlak melalui keteladanan, dialog, dan 
praktik langsung dalam kehidupan sosial. Nilai-nilai ini menunjukkan relevansi 
tinggi dengan prinsip pendidikan karakter yang menjadi fokus kebijakan 
pendidikan nasional Indonesia (Kemendikbud, 2023). 

Penelitian-penelitian kontemporer menunjukkan bahwa pendekatan 
pembelajaran yang berlandaskan nilai-nilai kenabian mampu meningkatkan 
motivasi belajar dan kualitas hubungan guru-murid. Misalnya, studi oleh Irawan 
(2022) menemukan bahwa penerapan prinsip ta’dib dan tarbiyah dalam 
pembelajaran agama di pesantren modern mampu memperkuat kepekaan spiritual 
dan sosial santri. Namun, sebagian besar kajian tersebut masih bersifat konseptual 
dan belum banyak menggali pengalaman empiris para pendidik dalam 
mengadaptasi metode Rasulullah SAW pada konteks pendidikan modern, 
khususnya di lingkungan formal. Keterbatasan penelitian terdahulu juga tampak 
pada minimnya eksplorasi terhadap makna dan dinamika proses pembelajaran 
berbasis keteladanan Rasulullah dalam kehidupan nyata pendidik Muslim masa 
kini. Sebagaimana dikemukakan oleh Yusoff et al. (2020), sebagian besar studi 
terdahulu lebih menitikberatkan pada deskripsi normatif ajaran Rasulullah, bukan 
pada interpretasi praksis yang kontekstual. Oleh karena itu, diperlukan penelitian 
kualitatif yang menelusuri secara mendalam pengalaman, refleksi, dan strategi 
para pendidik dalam mengimplementasikan nilai-nilai pembelajaran kenabian 
dalam ruang kelas modern. 

Selain itu, fenomena globalisasi dan digitalisasi pendidikan juga membawa 
konsekuensi pada pola interaksi guru dan murid yang semakin impersonal. 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  201 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

Menurut Farida dan Suryana (2023), hubungan pedagogis yang dulunya berbasis 
kedekatan emosional kini cenderung bergeser menjadi relasi formal yang 
berorientasi pada hasil. Dalam konteks ini, metode pembelajaran Rasulullah SAW 
yang sarat nilai empati, kasih sayang, dan personalisasi menjadi semakin relevan 
sebagai model pendidikan yang humanistik dan transformatif. Dengan demikian, 
penelitian ini berupaya menjawab kebutuhan akan pemahaman yang lebih 
mendalam mengenai bagaimana prinsip-prinsip pembelajaran Rasulullah SAW 
dihidupkan kembali dalam praktik pendidikan Islam kontemporer. Melalui 
pendekatan kualitatif deskriptif, penelitian ini akan menggali pengalaman guru, 
ustaz, dan pendidik Islam di berbagai lembaga pendidikan untuk memahami 
bagaimana mereka menafsirkan, mengadaptasi, dan mengimplementasikan 
metode pembelajaran Rasulullah SAW dalam konteks kekinian. 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis terhadap 
pengembangan model pendidikan Islam berbasis keteladanan Rasulullah SAW 
yang relevan dengan tuntutan abad ke-21. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat 
menjadi pedoman bagi pendidik, pengambil kebijakan, dan lembaga pendidikan 
dalam merancang strategi pembelajaran yang integratif menggabungkan nilai-nilai 
spiritual, moral, dan intelektual dalam proses pendidikan. Dengan demikian, 
pendidikan Islam tidak hanya mencetak insan cerdas, tetapi juga berkarakter mulia 
sebagaimana visi pendidikan Rasulullah SAW yang abadi sepanjang zaman. 
 
METODE  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi pustaka (library 
research), yaitu suatu pendekatan yang melibatkan pengumpulan data melalui 
pemahaman dan penelaahan teori-teori dari berbagai literatur yang relevan dengan 
penelitian yang dilakukan. Terdapat empat tahap dalam studi pustaka, yaitu 
mempersiapkan peralatan yang diperlukan, menyusun bibliografi kerja, mengatur 
waktu, serta membaca atau mencatat materi penelitian (Zed, 2004). Pengumpulan 
data dilakukan dengan mencari dan menyusun informasi dari berbagai sumber, 
seperti buku, jurnal, dan penelitian-penelitian yang telah dilakukan sebelumnya. 
Bahan yang diperoleh dari berbagai referensi ini dianalisis secara kritis dan 
mendalam untuk mendukung proposisi dan gagasan yang diusulkan (Adlini et al., 
2022).  

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Metode Teladan 

Metode teladan (uswah hasanah) merupakan pendekatan pendidikan yang 
menjadikan perilaku pendidik sebagai rujukan utama yang diamati, ditiru, dan 
diinternalisasi oleh peserta didik. Dalam pendidikan Islam, keteladanan bahkan 
menjadi inti dari seluruh proses pembentukan akhlak karena nilai-nilai moral tidak 
dapat dibentuk hanya melalui ceramah atau instruksi, tetapi harus diwujudkan 
secara konkret dalam tindakan nyata. Penelitian Rahmawati (2022) menunjukkan 
bahwa guru yang menampilkan perilaku positif secara konsisten mampu 
membentuk karakter religius siswa secara lebih mendalam, sebab peserta didik 
cenderung meniru perilaku yang mereka lihat setiap hari, bukan sekadar apa yang 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  202 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

mereka dengar. Keteladanan memiliki kekuatan besar dalam memengaruhi aspek 
afektif peserta didik karena proses pembelajaran berlangsung secara alami melalui 
pengamatan dan pembiasaan. Menurut Hidayat (2023), konsistensi perilaku guru 
dalam hal kedisiplinan, tanggung jawab, empati, dan tutur kata menjadi indikator 
penting keberhasilan pendidikan karakter. Peserta didik lebih mempercayai nilai-
nilai moral ketika mereka melihat keterpaduan antara ucapan dan tindakan 
pendidik. Dalam konteks pembelajaran PAI, guru tidak hanya menjadi penyampai 
informasi agama, tetapi menjadi model nyata bagaimana ajaran Islam dipraktikkan 
dalam kehidupan sosial, spiritual, dan emosional. 

Secara psikologis, efektivitas metode teladan diperkuat oleh teori belajar 
sosial (social learning theory) yang menekankan bahwa individu belajar melalui 
proses observasi dan imitasi terhadap figur model. Mutmainnah & Syamsuddin 
(2021) menyatakan bahwa peserta didik akan meniru perilaku guru yang mereka 
anggap kredibel, berintegritas, dan memiliki kedekatan emosional dengan mereka. 
Oleh karena itu, hubungan interpersonal yang baik antara guru dan peserta didik 
menjadi faktor pendukung utama keberhasilan metode teladan. Keteladanan juga 
membantu menciptakan suasana pembelajaran yang penuh nilai, sehingga siswa 
dapat melihat penerapan akhlak mulia secara langsung dalam berbagai situasi 
interaksi. 

Dalam pendidikan modern, metode teladan semakin relevan karena 
pembentukan karakter tidak dapat dicapai dengan pendekatan teoritis semata. 
Penelitian Sabatini & Marsofiyati (2024) menunjukkan bahwa pengalaman 
observasional memiliki dampak yang lebih kuat dibandingkan pembelajaran 
kognitif, sehingga perilaku guru menjadi faktor utama dalam menanamkan nilai 
moral. Dengan demikian, metode teladan menjadi metode yang adaptif, sederhana, 
dan efektif, terutama dalam pembelajaran PAI yang menuntut sinkronisasi antara 
ilmu dan praktik. Keteladanan juga membantu siswa memahami bahwa akhlak 
bukan hanya konsep, tetapi praktik kehidupan yang harus ditampilkan secara 
konsisten. 
 
Metode Mau’izah 

Metode mau’izah sebagai pendekatan pendidikan moral menekankan 
pemberian teguran yang lembut dan penuh perhatian, sebagaimana dijelaskan 
dalam tradisi klasik maupun kajian kontemporer. Pemaknaan istilah yang berakar 
dari kata wa’adza menunjukkan bahwa nasehat tidak hanya berupa penyampaian 
informasi moral, tetapi juga penyentuhan aspek emosional yang bertujuan 
menumbuhkan kesadaran dan kemauan berbuat baik. Sejumlah studi terbaru 
menegaskan kembali relevansi dimensi afektif dalam proses pemberian nasehat, 
terutama dalam konteks pendidikan religius di mana internalisasi nilai lebih 
diutamakan dibandingkan sekadar ketepatan kognitif. Penelitian Al-Hamid (2020) 
misalnya, menunjukkan bahwa pendekatan nasehat yang berlandaskan empati 
mampu meningkatkan kesiapan peserta didik dalam menerima pembinaan akhlak 
secara lebih mendalam. 

Dalam konteks teoritis, gagasan al-Utsaimin mengenai fokus perhatian 
pemberi nasehat kepada pihak yang dinasihati semakin diperkuat oleh riset 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  203 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

perilaku edukatif modern. Kajian Mutmainnah dan Syamsuddin (2021) 
menemukan bahwa bentuk komunikasi persuasif yang hangat dan tidak 
menggurui lebih efektif dalam memunculkan perubahan perilaku religius di 
lingkungan sekolah. Dengan demikian, inti mau’izah terletak pada kemampuan 
pendidik membangun hubungan emosional yang memfasilitasi penerimaan pesan 
moral. Hal ini sejalan dengan konsep affective instructional strategy dalam 
pendidikan, yang menempatkan sensitivitas sosial dan psikologis sebagai bagian 
integral dari proses mengarahkan peserta didik menuju perubahan karakter. Selain 
itu, deskripsi Abdul Haris Pito tentang mau’izah sebagai pelajaran yang 
disampaikan dengan kelembutan dan keteladanan sesuai dengan temuan 
penelitian pendidikan Islam beberapa tahun terakhir. Studi Rahmawati (2022) 
menegaskan bahwa keteladanan perilaku pendidik merupakan faktor kunci yang 
membuat nasehat lebih meresap dan menghasilkan dampak jangka panjang. Di 
samping itu, penggunaan peringatan dan kabar gembira dalam mau’izah terbukti 
mampu membangun keseimbangan emosional siswa, karena mereka tidak hanya 
dihadapkan pada konsekuensi negatif, tetapi juga motivasi spiritual yang 
menumbuhkan harapan. Konsep ini dinilai selaras dengan teori motivational balance 
dalam psikologi pendidikan modern. 

Contoh konkret penerapan metode mau’izah tampak pada kisah Abu Jandal 
dalam ar-Rahīqul Makhtūm, yang menjadi ilustrasi historis tentang bagaimana 
nasihat, keteguhan, dan kebijakan Nabi Muhammad SAW membentuk kekokohan 
iman seorang sahabat. Narasi ini tidak hanya menjadi rujukan sejarah, tetapi juga 
kajian pedagogis dalam riset-riset 2020-2025 yang melihat teladan Nabi sebagai 
model komunikasi yang memadukan kelembutan dan ketegasan. Penelitian 
Hidayat (2023) menyimpulkan bahwa pendekatan kepemimpinan profetik yang di 
dalamnya terdapat mau’izah mampu membangun kepribadian religius yang 
matang dalam pendidikan Islam modern. Dengan demikian, metode mau’izah tetap 
relevan sebagai strategi pembinaan karakter yang empiris, sistematis, dan adaptif 
terhadap kebutuhan pendidikan kontemporer. 
 
Metode Ceramah 

Metode ceramah merupakan cara penyampaian materi pembelajaran 
melalui penjelasan lisan oleh guru yang bersifat langsung, sehingga siswa dapat 
memperoleh gambaran umum dari topik yang dipelajari. Dalam situasi kelas besar, 
ceramah sering dianggap sebagai metode paling efisien karena mampu mencakup 
banyak informasi dalam waktu singkat. Penelitian (Hakim, 2021) menyebutkan 
bahwa metode ceramah menjadi pilihan utama dalam mata pelajaran yang 
menuntut struktur berpikir runtut dan pemahaman konseptual dasar. Guru tidak 
hanya memaparkan materi, tetapi juga mengarahkan fokus siswa pada inti 
pembahasan sehingga pembelajaran dapat berlangsung secara sistematis. Dalam 
praktiknya, efektivitas ceramah sangat dipengaruhi oleh keterampilan komunikasi 
guru, terutama dalam mengatur intonasi, bahasa, dan contoh-contoh relevan 
sebagai pendukung pemahaman siswa. Kajian farida dan mahmud (2020) 
menemukan bahwa penggunaan media visual seperti bagan, slide, atau video 
mampu membuat ceramah lebih menarik karena siswa memiliki gambaran konkret 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  204 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

terhadap materi yang dijelaskan. Oleh karena itu, metode ceramah yang 
dikombinasikan dengan media pembelajaran modern mampu menciptakan 
suasana kelas yang lebih hidup dan tidak monoton, terutama ketika materi yang 
disampaikan tergolong abstrak atau teoritis. 

Di sisi lain, metode ceramah juga memiliki kekurangan, terutama dari sisi 
keterlibatan siswa yang cenderung rendah karena mereka hanya mendengar tanpa 
banyak berinteraksi. Namun, metode ini tetap diperlukan terutama pada tahap 
awal pembelajaran untuk memberikan penjelasan umum sebelum masuk ke 
aktivitas lanjutan. Penelitian rahman (2022) menunjukkan bahwa ceramah efektif 
digunakan sebagai pengantar sebelum kegiatan diskusi, praktik, atau pemecahan 
masalah. Guru yang mampu menyajikan ceramah dengan struktur logis dan 
bahasa komunikatif akan membuat siswa lebih siap mengikuti kegiatan 
pembelajaran berikutnya. Untuk mengurangi sifat pasif dalam ceramah, guru 
dapat menggabungkannya dengan pertanyaan singkat, pemantik diskusi, atau 
refleksi kecil agar siswa tetap terlibat. Pendekatan seperti ini dikenal sebagai 
ceramah interaktif. (Studi wahyuni 2023) menjelaskan bahwa ceramah interaktif 
memberikan dampak positif terhadap motivasi belajar, karena siswa merasa diberi 
ruang untuk berpikir dan menanggapi materi yang disampaikan. Selain itu, 
penyertaan media seperti ilustrasi animasi, klip video singkat, atau demonstrasi 
kecil juga dapat meningkatkan atensi siswa terhadap materi, sehingga proses 
pembelajaran terasa lebih bermakna dan tidak sekadar mendengar. 

Penerapan metode ceramah pada pembelajaran modern juga dapat 
dikombinasikan dengan pendekatan autentik, seperti pemberian studi kasus, 
analisis fenomena nyata, atau pengaitan materi dengan pengalaman siswa sehari-
hari. Penelitian Kurniawan (2022) menunjukkan bahwa ceramah yang 
digabungkan dengan pendekatan autentik mampu meningkatkan kemampuan 
berpikir kritis siswa pada jenjang SMP. Dengan demikian, meskipun ceramah 
sering dianggap sebagai metode tradisional, guru tetap dapat mengembangkannya 
sesuai tuntutan pembelajaran abad 21 dengan integrasi teknologi, pendekatan 
interaktif, dan konteks autentik agar proses pembelajaran menjadi lebih relevan 
dan efektif. 
 
Metode Tanya Jawab 

Metode tanya-jawab adalah pendekatan pembelajaran di mana dialog 
interaktif antara guru dan peserta didik menjadi inti proses belajar. Menurut 
literatur terkini, strategi ini memungkinkan peserta didik tidak hanya menerima 
informasi secara pasif, tetapi juga aktif mengajukan pertanyaan, berdiskusi, dan 
melakukan refleksi terhadap materi yang diajarkan. Dalam konteks pendidikan 
Islam, metode ini sangat penting karena membantu peserta didik memahami nilai-
nilai keagamaan secara lebih mendalam melalui proses bertanya-jawab yang 
mengaitkan antara pemahaman teori dan pengalaman spiritual. Dengan demikian, 
metode tanya-jawab bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi juga 
pembentukan kesadaran dan internalisasi nilai 

Menurut Sabatini & Marsofiyati (2024), keunggulan utama metode tanya-
jawab adalah meningkatkan keaktifan dan partisipasi peserta didik dalam proses 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  205 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

belajar-mengajar. Contoh penelitian empiris oleh Lubis & Harfiani (2025) 
menunjukkan bahwa penerapan metode tanya-jawab secara sistematis dapat 
meningkatkan aktivitas belajar siswa secara signifikan, termasuk peningkatan 
respons bertanya, diskusi antar-teman, dan rasa percaya diri untuk menyampaikan 
pendapat. Dalam pembelajaran PAI misalnya, keaktifan semacam ini berimplikasi 
pada pengembangan karakter seperti keberanian berbicara, kejujuran dalam 
menjawab, dan tanggung jawab atas pilihan jawaban mereka. Melalui penggunaan 
pertanyaan terbuka dan reflektif, pendidik dapat mengarahkan peserta didik 
menuju pemahaman bukan hanya “apa” tetapi juga “mengapa” dan “bagaimana”. 
Namun demikian, pelaksanaan metode tanya-jawab juga menghadapi tantangan 
nyata yang harus diantisipasi agar efektivitasnya optimal. Salah satu hambatan 
yang diidentifikasi oleh Estuning (2023) ialah bahwa pertanyaan yang digunakan 
oleh guru sering bersifat pada tingkat pengetahuan rendah (fakta) dan kurang 
menggali berpikir kritis (analisis & evaluasi). Selain itu, durasi pembelajaran 
dengan metode ini bisa menjadi lebih panjang dan memerlukan pengelolaan kelas 
yang baik agar seluruh siswa aktif, bukan hanya segelintir. Penelitian empiris oleh 
Lubis & Harfiani menunjukkan bahwa kompetensi guru dalam merancang 
pertanyaan, memfasilitasi diskusi, dan menjaga alur dialog adalah faktor kunci 
keberhasilan metode ini. Oleh karena itu, pelatihan guru, penyusunan bank 
pertanyaan yang bervariasi, dan penyesuaian dengan karakteristik siswa sangatlah 
direkomendasikan. 

Berdasarkan hasil kajian literatur dan penelitian empiris, seperti yang 
dikemukakan oleh Rafiel Syaharani et al. (2024) dan Lubis & Harfiani (2025), 
metode tanya-jawab tetap relevan dan efektif sebagai strategi pembelajaran dalam 
pendidikan Islam yang mendorong aktivitas peserta didik dan interaksi bermakna. 
Untuk memaksimalkan manfaatnya, pendidik perlu merancang pertanyaan yang 
tidak hanya mengecek hafalan tetapi juga menuntut refleksi, aplikasi dan 
pengintegrasian nilai-keagamaan dalam kehidupan sehari-hari. Ketika dijalankan 
dengan baik, metode ini dapat membentuk peserta didik yang kritis, aktif dalam 
proses belajar, serta memiliki pemahaman keagamaan yang matang dan aplikatif. 

 
SIMPULAN  

Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa pembentukan karakter 
peserta didik dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak cukup 
hanya melalui pendekatan teoritis, melainkan harus menyentuh ranah afektif dan 
perilaku nyata. Keteladanan menjadi metode paling efektif karena peserta didik 
lebih mudah meniru perilaku yang ditampilkan secara konsisten oleh pendidik 
dibandingkan hanya menerima penjelasan verbal. Dalam konteks ini, integritas 
pribadi, hubungan emosional yang hangat, serta konsistensi sikap pendidik 
berperan penting dalam menanamkan nilai-nilai moral dan akhlak. Di samping itu, 
metode mau’izah melengkapi proses pembelajaran dengan membina aspek hati 
melalui nasihat lembut, empatik, dan persuasif, sehingga pesan moral lebih mudah 
diterima dan diinternalisasi oleh peserta didik. 

Sementara itu, metode ceramah dan tanya jawab berfungsi sebagai sarana 
penguatan kognitif dan partisipatif yang saling melengkapi. Ceramah memberikan 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  206 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

dasar pemahaman yang sistematis, sedangkan tanya jawab menumbuhkan 
keterlibatan aktif, refleksi diri, dan komunikasi dua arah antara guru dan murid. 
Oleh karena itu, penerapan metode pendidikan akhlak dalam PAI perlu 
menyeimbangkan antara pengajaran, pembiasaan, keteladanan, serta sentuhan 
emosional. Pendidik diharapkan terus meningkatkan kapasitas pedagogis, 
kemampuan komunikasi humanis, serta kreativitas dalam memanfaatkan 
teknologi dan konteks kekinian. Dukungan kelembagaan dan kebijakan 
pendidikan juga menjadi kunci agar proses pembelajaran PAI semakin adaptif, 
relevan, dan efektif dalam membentuk insan berkarakter sesuai tuntunan Islam 
dan kebutuhan zaman. 

 
DAFTAR RUJUKAN  

Adlini, N., Kurnia, F., & Rahmah, A. (2022). Analisis literatur pendidikan Islam 
kontemporer dalam perspektif metodologis. Jurnal Kajian Pendidikan 
Islam, 9(2), 123–136. 

Al-Hamid, A. (2020). Pendekatan mau’izah dalam pembinaan akhlak peserta 
didik di madrasah. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 7(1), 44–59. 

Estuning, D. (2023). Efektivitas metode tanya jawab terhadap peningkatan 
aktivitas belajar siswa PAI di sekolah menengah. Jurnal Pendidikan dan 
Pembelajaran Islam, 13(1), 65–78. 

Farida, N., & Mahmud, A. (2020). Pemanfaatan media visual dalam metode 
ceramah untuk meningkatkan pemahaman konsep. Jurnal Inovasi 
Pembelajaran, 8(3), 211–225. 

Farida, N., & Suryana, A. (2023). Digitalisasi pendidikan dan krisis relasi 
pedagogis di sekolah Islam. Jurnal Transformasi Pendidikan Islam, 5(3), 
200–217. 

Hakim, R. (2021). Efektivitas metode ceramah dalam pembelajaran pendidikan 
agama Islam. Jurnal Pendidikan dan Keislaman, 10(1), 15–29. 

Hidayat, W. (2023). Kepemimpinan profetik dalam penguatan akhlak peserta 
didik di sekolah Islam. Al-Fikr Journal of Islamic Education, 11(2), 133–148. 

Irawan, H. (2022). Implementasi nilai tarbiyah dan ta’dib dalam pendidikan 
pesantren modern. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 10(1), 88–104. 

Kurniawan, R. (2022). Penggunaan metode ceramah autentik terhadap 
kemampuan berpikir kritis siswa SMP. Jurnal Pendidikan Dasar Nusantara, 
9(4), 250–263. 

Lubis, S., & Harfiani, D. (2025). Efektivitas metode tanya jawab terhadap aktivitas 
dan motivasi belajar siswa PAI. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 15(1), 
55–70. 

Mutmainnah, S., & Syamsuddin, M. (2021). Keteladanan guru dan efektivitas 
mau’izah dalam pendidikan akhlak. Jurnal Tarbawi, 9(2), 102–118. 

Rahman, M., & Ahmad, A. (2021). Prophetic pedagogy: The educational 
philosophy of Prophet Muhammad SAW in modern context. Journal of 
Islamic Education Studies, 9(2), 145–160. 

Rahmawati, D. (2022). Peran guru sebagai teladan dalam pembentukan karakter 
religius siswa. Jurnal Pendidikan Islam dan Humaniora, 12(2), 80–95. 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  207 
 

Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Teguh Maulana Ihsan 

Rafiel, S., Nabila, T., & Haris, R. (2024). Metode tanya jawab dalam pembelajaran 
interaktif PAI. Jurnal Kajian Keislaman Kontemporer, 6(2), 120–135. 

Sabatini, A., & Marsofiyati, M. (2024). Observational learning dan penguatan 
karakter siswa dalam pendidikan Islam modern. Jurnal Psikopedagogik 
Islam, 8(1), 45–59. 

UNESCO. (2023). Reimagining our futures together: A new social contract for 
education. UNESCO Publishing. 

Yusoff, M. Y., Ibrahim, R., & Khalid, F. (2020). Revisiting prophetic education in 
contemporary Islamic pedagogy. Al-Ta’dib Journal, 13(1), 23–38. 

Zed, M. (2004). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 
 

 


