&1 QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/qayid

8 Volume 1 Number 2 December 2025

N DOI: https:/ /doi.org/10.61104/qd.v1i2.481

Metode Pembelajaran Rasulullah SAW sebagai Model Pendidikan
Islami Sepanjang Zaman

Irhamullah?, Jefri?, Rivaldi Kurniawan3, Wahyu Hidayat4, Teguh Maulana Ihsan>
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia’->

Email Korrespondensi: 12310112087@students.uin-suska.ac.id, 12310113322@students.uin-
suska.ac.id, 12310112143@students.uin-suska.ac.id, 12310112780@students.uin-suska.ac.id,
12310112759@students.uin-suska.ac.id

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 20 Desember 2025

ABSTRACT

Education in Islam emphasizes not only knowledge acquisition but also moral and
character formation. Prophet Muhammad (peace be upon him) serves as the ultimate
educator whose teaching methods embody timeless and universal values. This study aims
to explore in depth the Prophet’s teaching methods, particularly the approaches of
exemplary conduct, moral advice (mauizah), lecture, and question-answer, as a
comprehensive model of Islamic education. Theoretically, this research is based on the
concept of prophetic education, which highlights the balance between cognitive, affective,
and psychomotor domains in learning. The study employs a qualitative descriptive
approach through library research, drawing data from classical Islamic sources, hadith
collections, and modern educational literature. The results indicate that the exemplary
method stands as the core of the Prophet’s approach, embodying moral values through real
actions. The methods of mauizah and lectures guide spiritual development and strengthen
faith, while the question-answer method enhances learners’ critical thinking and
engagement. Querall, the Prophet’s methods represent a holistic and humanistic
educational framework that remains relevant for modern Islamic education

Keywords: Prophetic Method, Exemplary, Islamic Education

ABSTRAK

Pendidikan dalam Islam tidak hanya berorientasi pada penguasaan ilmu pengetahuan,
tetapi juga pada pembentukan akhlak dan kepribadian yang mulia. Rasulullah Saw
merupakan figur pendidik utama yang metode pembelajarannya mengandung nilai-nilai
universal dan relevan sepanjang masa. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara
mendalam metode pembelajaran Rasulullah Saw, khususnya melalui pendekatan
keteladanan, mauizah (nasihat), ceramah, dan tanya jawab sebagai model pendidikan
Islami yang komprehensif. Kajian ini berlandaskan pada asumsi teoretis pendidikan
profetik yang menekankan keseimbangan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotor
dalam proses pembelajaran. Metode penelitian yang digunakan ialah studi kepustakaan
(library research) dengan pendekatan deskriptif kualitatif, yang bersumber dari kitab-kitab
klasik, hadis, serta literatur modern tentang pendidikan Islam. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa metode keteladanan menjadi inti dari pendekatan Rasulullah karena
menampilkan praktik nyata nilai-nilai moral. Metode mauizah dan ceramah berfungsi
membimbing spiritualitas dan memperkuat keimanan, sementara metode tanya jawab
efektif menumbuhkan daya pikir kritis serta interaksi aktif peserta didik. Secara

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 199
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan


mailto:12310112087@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310113322@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310113322@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310112143@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310112780@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310112759@students.uin-suska.ac.id
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

keseluruhan, metode Rasulullah Saw mencerminkan sistem pendidikan yang holistik dan
humanistik, serta tetap relevan sebagai acuan bagi pengembangan pendidikan Islam di era
modern.

Kata Kunci: Metode Rasulullah, Keteladanan, Pendidikan Islami

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan salah satu pilar utama dalam pembangunan
peradaban manusia. Dalam konteks global, sistem pendidikan modern dihadapkan
pada tantangan serius berupa degradasi moral, krisis identitas, serta lemahnya
internalisasi nilai spiritual pada peserta didik. Laporan UNESCO (2023)
menunjukkan bahwa sistem pendidikan di banyak negara cenderung
menitikberatkan pada pencapaian kognitif dan aspek teknis, namun abai terhadap
pembentukan karakter dan nilai-nilai kemanusiaan. Fenomena ini juga dirasakan
di Indonesia, di mana berbagai survei nasional seperti yang dilaporkan oleh Pusat
Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan (2022) menunjukkan penurunan
indikator religiusitas dan empati sosial di kalangan pelajar. Dalam konteks
pendidikan Islam, krisis nilai tersebut menuntut adanya reorientasi terhadap
model pembelajaran yang lebih holistik dan berakar pada tradisi keilmuan Islam.
Rasulullah SAW sebagai pendidik utama umat Islam telah memberikan teladan
dalam membangun sistem pendidikan yang menekankan keseimbangan antara
aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. Menurut Rahman dan Ahmad (2021),
metode pembelajaran Rasulullah SAW tidak hanya mengandalkan transfer
pengetahuan, tetapi juga pembentukan akhlak melalui keteladanan, dialog, dan
praktik langsung dalam kehidupan sosial. Nilai-nilai ini menunjukkan relevansi
tinggi dengan prinsip pendidikan karakter yang menjadi fokus kebijakan
pendidikan nasional Indonesia (Kemendikbud, 2023).

Penelitian-penelitian kontemporer menunjukkan bahwa pendekatan
pembelajaran yang berlandaskan nilai-nilai kenabian mampu meningkatkan
motivasi belajar dan kualitas hubungan guru-murid. Misalnya, studi oleh Irawan
(2022) menemukan bahwa penerapan prinsip fa’dib dan tarbiyah dalam
pembelajaran agama di pesantren modern mampu memperkuat kepekaan spiritual
dan sosial santri. Namun, sebagian besar kajian tersebut masih bersifat konseptual
dan belum banyak menggali pengalaman empiris para pendidik dalam
mengadaptasi metode Rasulullah SAW pada konteks pendidikan modern,
khususnya di lingkungan formal. Keterbatasan penelitian terdahulu juga tampak
pada minimnya eksplorasi terhadap makna dan dinamika proses pembelajaran
berbasis keteladanan Rasulullah dalam kehidupan nyata pendidik Muslim masa
kini. Sebagaimana dikemukakan oleh Yusoff et al. (2020), sebagian besar studi
terdahulu lebih menitikberatkan pada deskripsi normatif ajaran Rasulullah, bukan
pada interpretasi praksis yang kontekstual. Oleh karena itu, diperlukan penelitian
kualitatif yang menelusuri secara mendalam pengalaman, refleksi, dan strategi
para pendidik dalam mengimplementasikan nilai-nilai pembelajaran kenabian
dalam ruang kelas modern.

Selain itu, fenomena globalisasi dan digitalisasi pendidikan juga membawa
konsekuensi pada pola interaksi guru dan murid yang semakin impersonal.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 200
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Menurut Farida dan Suryana (2023), hubungan pedagogis yang dulunya berbasis
kedekatan emosional kini cenderung bergeser menjadi relasi formal yang
berorientasi pada hasil. Dalam konteks ini, metode pembelajaran Rasulullah SAW
yang sarat nilai empati, kasih sayang, dan personalisasi menjadi semakin relevan
sebagai model pendidikan yang humanistik dan transformatif. Dengan demikian,
penelitian ini berupaya menjawab kebutuhan akan pemahaman yang lebih
mendalam mengenai bagaimana prinsip-prinsip pembelajaran Rasulullah SAW
dihidupkan kembali dalam praktik pendidikan Islam kontemporer. Melalui
pendekatan kualitatif deskriptif, penelitian ini akan menggali pengalaman guru,
ustaz, dan pendidik Islam di berbagai lembaga pendidikan untuk memahami
bagaimana mereka menafsirkan, mengadaptasi, dan mengimplementasikan
metode pembelajaran Rasulullah SAW dalam konteks kekinian.

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi teoretis terhadap
pengembangan model pendidikan Islam berbasis keteladanan Rasulullah SAW
yang relevan dengan tuntutan abad ke-21. Secara praktis, hasil penelitian ini dapat
menjadi pedoman bagi pendidik, pengambil kebijakan, dan lembaga pendidikan
dalam merancang strategi pembelajaran yang integratif menggabungkan nilai-nilai
spiritual, moral, dan intelektual dalam proses pendidikan. Dengan demikian,
pendidikan Islam tidak hanya mencetak insan cerdas, tetapi juga berkarakter mulia
sebagaimana visi pendidikan Rasulullah SAW yang abadi sepanjang zaman.

METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi pustaka (library
research), yaitu suatu pendekatan yang melibatkan pengumpulan data melalui
pemahaman dan penelaahan teori-teori dari berbagai literatur yang relevan dengan
penelitian yang dilakukan. Terdapat empat tahap dalam studi pustaka, yaitu
mempersiapkan peralatan yang diperlukan, menyusun bibliografi kerja, mengatur
waktu, serta membaca atau mencatat materi penelitian (Zed, 2004). Pengumpulan
data dilakukan dengan mencari dan menyusun informasi dari berbagai sumber,
seperti buku, jurnal, dan penelitian-penelitian yang telah dilakukan sebelumnya.
Bahan yang diperoleh dari berbagai referensi ini dianalisis secara kritis dan
mendalam untuk mendukung proposisi dan gagasan yang diusulkan (Adlini et al.,
2022).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Metode Teladan

Metode teladan (uswah hasanah) merupakan pendekatan pendidikan yang
menjadikan perilaku pendidik sebagai rujukan utama yang diamati, ditiru, dan
diinternalisasi oleh peserta didik. Dalam pendidikan Islam, keteladanan bahkan
menjadi inti dari seluruh proses pembentukan akhlak karena nilai-nilai moral tidak
dapat dibentuk hanya melalui ceramah atau instruksi, tetapi harus diwujudkan
secara konkret dalam tindakan nyata. Penelitian Rahmawati (2022) menunjukkan
bahwa guru yang menampilkan perilaku positif secara konsisten mampu
membentuk karakter religius siswa secara lebih mendalam, sebab peserta didik
cenderung meniru perilaku yang mereka lihat setiap hari, bukan sekadar apa yang

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 201
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

mereka dengar. Keteladanan memiliki kekuatan besar dalam memengaruhi aspek
afektif peserta didik karena proses pembelajaran berlangsung secara alami melalui
pengamatan dan pembiasaan. Menurut Hidayat (2023), konsistensi perilaku guru
dalam hal kedisiplinan, tanggung jawab, empati, dan tutur kata menjadi indikator
penting keberhasilan pendidikan karakter. Peserta didik lebih mempercayai nilai-
nilai moral ketika mereka melihat keterpaduan antara ucapan dan tindakan
pendidik. Dalam konteks pembelajaran PAI, guru tidak hanya menjadi penyampai
informasi agama, tetapi menjadi model nyata bagaimana ajaran Islam dipraktikkan
dalam kehidupan sosial, spiritual, dan emosional.

Secara psikologis, efektivitas metode teladan diperkuat oleh teori belajar
sosial (social learning theory) yang menekankan bahwa individu belajar melalui
proses observasi dan imitasi terhadap figur model. Mutmainnah & Syamsuddin
(2021) menyatakan bahwa peserta didik akan meniru perilaku guru yang mereka
anggap kredibel, berintegritas, dan memiliki kedekatan emosional dengan mereka.
Oleh karena itu, hubungan interpersonal yang baik antara guru dan peserta didik
menjadi faktor pendukung utama keberhasilan metode teladan. Keteladanan juga
membantu menciptakan suasana pembelajaran yang penuh nilai, sehingga siswa
dapat melihat penerapan akhlak mulia secara langsung dalam berbagai situasi
interaksi.

Dalam pendidikan modern, metode teladan semakin relevan karena
pembentukan karakter tidak dapat dicapai dengan pendekatan teoritis semata.
Penelitian Sabatini & Marsofiyati (2024) menunjukkan bahwa pengalaman
observasional memiliki dampak yang lebih kuat dibandingkan pembelajaran
kognitif, sehingga perilaku guru menjadi faktor utama dalam menanamkan nilai
moral. Dengan demikian, metode teladan menjadi metode yang adaptif, sederhana,
dan efektif, terutama dalam pembelajaran PAI yang menuntut sinkronisasi antara
ilmu dan praktik. Keteladanan juga membantu siswa memahami bahwa akhlak
bukan hanya konsep, tetapi praktik kehidupan yang harus ditampilkan secara
konsisten.

Metode Mau’izah

Metode mau'izah sebagai pendekatan pendidikan moral menekankan
pemberian teguran yang lembut dan penuh perhatian, sebagaimana dijelaskan
dalam tradisi klasik maupun kajian kontemporer. Pemaknaan istilah yang berakar
dari kata wa’adza menunjukkan bahwa nasehat tidak hanya berupa penyampaian
informasi moral, tetapi juga penyentuhan aspek emosional yang bertujuan
menumbuhkan kesadaran dan kemauan berbuat baik. Sejumlah studi terbaru
menegaskan kembali relevansi dimensi afektif dalam proses pemberian nasehat,
terutama dalam konteks pendidikan religius di mana internalisasi nilai lebih
diutamakan dibandingkan sekadar ketepatan kognitif. Penelitian Al-Hamid (2020)
misalnya, menunjukkan bahwa pendekatan nasehat yang berlandaskan empati
mampu meningkatkan kesiapan peserta didik dalam menerima pembinaan akhlak
secara lebih mendalam.

Dalam konteks teoritis, gagasan al-Utsaimin mengenai fokus perhatian
pemberi nasehat kepada pihak yang dinasihati semakin diperkuat oleh riset

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 202
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

perilaku edukatif modern. Kajian Mutmainnah dan Syamsuddin (2021)
menemukan bahwa bentuk komunikasi persuasif yang hangat dan tidak
menggurui lebih efektif dalam memunculkan perubahan perilaku religius di
lingkungan sekolah. Dengan demikian, inti mau’izah terletak pada kemampuan
pendidik membangun hubungan emosional yang memfasilitasi penerimaan pesan
moral. Hal ini sejalan dengan konsep affective instructional strategy dalam
pendidikan, yang menempatkan sensitivitas sosial dan psikologis sebagai bagian
integral dari proses mengarahkan peserta didik menuju perubahan karakter. Selain
itu, deskripsi Abdul Haris Pito tentang mau’izah sebagai pelajaran yang
disampaikan dengan kelembutan dan keteladanan sesuai dengan temuan
penelitian pendidikan Islam beberapa tahun terakhir. Studi Rahmawati (2022)
menegaskan bahwa keteladanan perilaku pendidik merupakan faktor kunci yang
membuat nasehat lebih meresap dan menghasilkan dampak jangka panjang. Di
samping itu, penggunaan peringatan dan kabar gembira dalam mau’izah terbukti
mampu membangun keseimbangan emosional siswa, karena mereka tidak hanya
dihadapkan pada konsekuensi negatif, tetapi juga motivasi spiritual yang
menumbuhkan harapan. Konsep ini dinilai selaras dengan teori motivational balance
dalam psikologi pendidikan modern.

Contoh konkret penerapan metode mau'izah tampak pada kisah Abu Jandal
dalam ar-Rahiqul Makhtim, yang menjadi ilustrasi historis tentang bagaimana
nasihat, keteguhan, dan kebijakan Nabi Muhammad SAW membentuk kekokohan
iman seorang sahabat. Narasi ini tidak hanya menjadi rujukan sejarah, tetapi juga
kajian pedagogis dalam riset-riset 2020-2025 yang melihat teladan Nabi sebagai
model komunikasi yang memadukan kelembutan dan ketegasan. Penelitian
Hidayat (2023) menyimpulkan bahwa pendekatan kepemimpinan profetik yang di
dalamnya terdapat mau’izah mampu membangun kepribadian religius yang
matang dalam pendidikan Islam modern. Dengan demikian, metode mau’izah tetap
relevan sebagai strategi pembinaan karakter yang empiris, sistematis, dan adaptif
terhadap kebutuhan pendidikan kontemporer.

Metode Ceramah

Metode ceramah merupakan cara penyampaian materi pembelajaran
melalui penjelasan lisan oleh guru yang bersifat langsung, sehingga siswa dapat
memperoleh gambaran umum dari topik yang dipelajari. Dalam situasi kelas besar,
ceramah sering dianggap sebagai metode paling efisien karena mampu mencakup
banyak informasi dalam waktu singkat. Penelitian (Hakim, 2021) menyebutkan
bahwa metode ceramah menjadi pilihan utama dalam mata pelajaran yang
menuntut struktur berpikir runtut dan pemahaman konseptual dasar. Guru tidak
hanya memaparkan materi, tetapi juga mengarahkan fokus siswa pada inti
pembahasan sehingga pembelajaran dapat berlangsung secara sistematis. Dalam
praktiknya, efektivitas ceramah sangat dipengaruhi oleh keterampilan komunikasi
guru, terutama dalam mengatur intonasi, bahasa, dan contoh-contoh relevan
sebagai pendukung pemahaman siswa. Kajian farida dan mahmud (2020)
menemukan bahwa penggunaan media visual seperti bagan, slide, atau video
mampu membuat ceramah lebih menarik karena siswa memiliki gambaran konkret

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 203
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

terhadap materi yang dijelaskan. Oleh karena itu, metode ceramah vyang
dikombinasikan dengan media pembelajaran modern mampu menciptakan
suasana kelas yang lebih hidup dan tidak monoton, terutama ketika materi yang
disampaikan tergolong abstrak atau teoritis.

Di sisi lain, metode ceramah juga memiliki kekurangan, terutama dari sisi
keterlibatan siswa yang cenderung rendah karena mereka hanya mendengar tanpa
banyak berinteraksi. Namun, metode ini tetap diperlukan terutama pada tahap
awal pembelajaran untuk memberikan penjelasan umum sebelum masuk ke
aktivitas lanjutan. Penelitian rahman (2022) menunjukkan bahwa ceramah efektif
digunakan sebagai pengantar sebelum kegiatan diskusi, praktik, atau pemecahan
masalah. Guru yang mampu menyajikan ceramah dengan struktur logis dan
bahasa komunikatif akan membuat siswa lebih siap mengikuti kegiatan
pembelajaran berikutnya. Untuk mengurangi sifat pasif dalam ceramah, guru
dapat menggabungkannya dengan pertanyaan singkat, pemantik diskusi, atau
refleksi kecil agar siswa tetap terlibat. Pendekatan seperti ini dikenal sebagai
ceramah interaktif. (Studi wahyuni 2023) menjelaskan bahwa ceramah interaktif
memberikan dampak positif terhadap motivasi belajar, karena siswa merasa diberi
ruang untuk berpikir dan menanggapi materi yang disampaikan. Selain itu,
penyertaan media seperti ilustrasi animasi, klip video singkat, atau demonstrasi
kecil juga dapat meningkatkan atensi siswa terhadap materi, sehingga proses
pembelajaran terasa lebih bermakna dan tidak sekadar mendengar.

Penerapan metode ceramah pada pembelajaran modern juga dapat
dikombinasikan dengan pendekatan autentik, seperti pemberian studi kasus,
analisis fenomena nyata, atau pengaitan materi dengan pengalaman siswa sehari-
hari. Penelitian Kurniawan (2022) menunjukkan bahwa ceramah yang
digabungkan dengan pendekatan autentik mampu meningkatkan kemampuan
berpikir kritis siswa pada jenjang SMP. Dengan demikian, meskipun ceramah
sering dianggap sebagai metode tradisional, guru tetap dapat mengembangkannya
sesuai tuntutan pembelajaran abad 21 dengan integrasi teknologi, pendekatan

interaktif, dan konteks autentik agar proses pembelajaran menjadi lebih relevan
dan efektif.

Metode Tanya Jawab

Metode tanya-jawab adalah pendekatan pembelajaran di mana dialog
interaktif antara guru dan peserta didik menjadi inti proses belajar. Menurut
literatur terkini, strategi ini memungkinkan peserta didik tidak hanya menerima
informasi secara pasif, tetapi juga aktif mengajukan pertanyaan, berdiskusi, dan
melakukan refleksi terhadap materi yang diajarkan. Dalam konteks pendidikan
Islam, metode ini sangat penting karena membantu peserta didik memahami nilai-
nilai keagamaan secara lebih mendalam melalui proses bertanya-jawab yang
mengaitkan antara pemahaman teori dan pengalaman spiritual. Dengan demikian,
metode tanya-jawab bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi juga
pembentukan kesadaran dan internalisasi nilai

Menurut Sabatini & Marsofiyati (2024), keunggulan utama metode tanya-
jawab adalah meningkatkan keaktifan dan partisipasi peserta didik dalam proses

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 204
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

belajar-mengajar. Contoh penelitian empiris oleh Lubis & Harfiani (2025)
menunjukkan bahwa penerapan metode tanya-jawab secara sistematis dapat
meningkatkan aktivitas belajar siswa secara signifikan, termasuk peningkatan
respons bertanya, diskusi antar-teman, dan rasa percaya diri untuk menyampaikan
pendapat. Dalam pembelajaran PAI misalnya, keaktifan semacam ini berimplikasi
pada pengembangan karakter seperti keberanian berbicara, kejujuran dalam
menjawab, dan tanggung jawab atas pilihan jawaban mereka. Melalui penggunaan
pertanyaan terbuka dan reflektif, pendidik dapat mengarahkan peserta didik
menuju pemahaman bukan hanya “apa” tetapi juga “mengapa” dan “bagaimana”.
Namun demikian, pelaksanaan metode tanya-jawab juga menghadapi tantangan
nyata yang harus diantisipasi agar efektivitasnya optimal. Salah satu hambatan
yang diidentifikasi oleh Estuning (2023) ialah bahwa pertanyaan yang digunakan
oleh guru sering bersifat pada tingkat pengetahuan rendah (fakta) dan kurang
menggali berpikir kritis (analisis & evaluasi). Selain itu, durasi pembelajaran
dengan metode ini bisa menjadi lebih panjang dan memerlukan pengelolaan kelas
yang baik agar seluruh siswa aktif, bukan hanya segelintir. Penelitian empiris oleh
Lubis & Harfiani menunjukkan bahwa kompetensi guru dalam merancang
pertanyaan, memfasilitasi diskusi, dan menjaga alur dialog adalah faktor kunci
keberhasilan metode ini. Oleh karena itu, pelatihan guru, penyusunan bank
pertanyaan yang bervariasi, dan penyesuaian dengan karakteristik siswa sangatlah
direkomendasikan.

Berdasarkan hasil kajian literatur dan penelitian empiris, seperti yang
dikemukakan oleh Rafiel Syaharani et al. (2024) dan Lubis & Harfiani (2025),
metode tanya-jawab tetap relevan dan efektif sebagai strategi pembelajaran dalam
pendidikan Islam yang mendorong aktivitas peserta didik dan interaksi bermakna.
Untuk memaksimalkan manfaatnya, pendidik perlu merancang pertanyaan yang
tidak hanya mengecek hafalan tetapi juga menuntut refleksi, aplikasi dan
pengintegrasian nilai-keagamaan dalam kehidupan sehari-hari. Ketika dijalankan
dengan baik, metode ini dapat membentuk peserta didik yang kritis, aktif dalam
proses belajar, serta memiliki pemahaman keagamaan yang matang dan aplikatif.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa pembentukan karakter
peserta didik dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) tidak cukup
hanya melalui pendekatan teoritis, melainkan harus menyentuh ranah afektif dan
perilaku nyata. Keteladanan menjadi metode paling efektif karena peserta didik
lebih mudah meniru perilaku yang ditampilkan secara konsisten oleh pendidik
dibandingkan hanya menerima penjelasan verbal. Dalam konteks ini, integritas
pribadi, hubungan emosional yang hangat, serta konsistensi sikap pendidik
berperan penting dalam menanamkan nilai-nilai moral dan akhlak. Di samping itu,
metode mau'izah melengkapi proses pembelajaran dengan membina aspek hati
melalui nasihat lembut, empatik, dan persuasif, sehingga pesan moral lebih mudah
diterima dan diinternalisasi oleh peserta didik.

Sementara itu, metode ceramah dan tanya jawab berfungsi sebagai sarana
penguatan kognitif dan partisipatif yang saling melengkapi. Ceramah memberikan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 205
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

dasar pemahaman yang sistematis, sedangkan tanya jawab menumbuhkan
keterlibatan aktif, refleksi diri, dan komunikasi dua arah antara guru dan murid.
Oleh karena itu, penerapan metode pendidikan akhlak dalam PAI perlu
menyeimbangkan antara pengajaran, pembiasaan, keteladanan, serta sentuhan
emosional. Pendidik diharapkan terus meningkatkan kapasitas pedagogis,
kemampuan komunikasi humanis, serta kreativitas dalam memanfaatkan
teknologi dan konteks kekinian. Dukungan kelembagaan dan kebijakan
pendidikan juga menjadi kunci agar proses pembelajaran PAI semakin adaptif,
relevan, dan efektif dalam membentuk insan berkarakter sesuai tuntunan Islam
dan kebutuhan zaman.

DAFTAR RUJUKAN

Adlini, N., Kurnia, F., & Rahmah, A. (2022). Analisis literatur pendidikan Islam
kontemporer dalam perspektif metodologis. Jurnal Kajian Pendidikan
Islam, 9(2), 123-136.

Al-Hamid, A. (2020). Pendekatan mau’izah dalam pembinaan akhlak peserta
didik di madrasah. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 7(1), 44-59.

Estuning, D. (2023). Efektivitas metode tanya jawab terhadap peningkatan
aktivitas belajar siswa PAI di sekolah menengah. Jurnal Pendidikan dan
Pembelajaran Islam, 13(1), 65-78.

Farida, N., & Mahmud, A. (2020). Pemanfaatan media visual dalam metode
ceramah untuk meningkatkan pemahaman konsep. Jurnal Inovasi
Pembelajaran, 8(3), 211-225.

Farida, N., & Suryana, A. (2023). Digitalisasi pendidikan dan krisis relasi
pedagogis di sekolah Islam. Jurnal Transformasi Pendidikan Islam, 5(3),
200-217.

Hakim, R. (2021). Efektivitas metode ceramah dalam pembelajaran pendidikan
agama Islam. Jurnal Pendidikan dan Keislaman, 10(1), 15-29.

Hidayat, W. (2023). Kepemimpinan profetik dalam penguatan akhlak peserta
didik di sekolah Islam. Al-Fikr Journal of Islamic Education, 11(2), 133-148.

Irawan, H. (2022). Implementasi nilai tarbiyah dan ta’dib dalam pendidikan
pesantren modern. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 10(1), 88-104.

Kurniawan, R. (2022). Penggunaan metode ceramah autentik terhadap
kemampuan berpikir kritis siswa SMP. Jurnal Pendidikan Dasar Nusantara,
9(4), 250-263.

Lubis, S., & Harfiani, D. (2025). Efektivitas metode tanya jawab terhadap aktivitas
dan motivasi belajar siswa PAI Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 15(1),
55-70.

Mutmainnah, S., & Syamsuddin, M. (2021). Keteladanan guru dan efektivitas
mau’izah dalam pendidikan akhlak. Jurnal Tarbawi, 9(2), 102-118.

Rahman, M., & Ahmad, A. (2021). Prophetic pedagogy: The educational
philosophy of Prophet Muhammad SAW in modern context. Journal of
Islamic Education Studies, 9(2), 145-160.

Rahmawati, D. (2022). Peran guru sebagai teladan dalam pembentukan karakter
religius siswa. Jurnal Pendidikan Islam dan Humaniora, 12(2), 80-95.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 206
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Rafiel, S., Nabila, T., & Haris, R. (2024). Metode tanya jawab dalam pembelajaran
interaktif PAI. Jurnal Kajian Keislaman Kontemporer, 6(2), 120-135.

Sabatini, A., & Marsofiyati, M. (2024). Observational learning dan penguatan
karakter siswa dalam pendidikan Islam modern. Jurnal Psikopedagogik
Islam, 8(1), 45-59.

UNESCO. (2023). Reimagining our futures together: A new social contract for
education. UNESCO Publishing.

Yusoff, M. Y., Ibrahim, R., & Khalid, F. (2020). Revisiting prophetic education in
contemporary Islamic pedagogy. Al-Ta’dib Journal, 13(1), 23-38.

Zed, M. (2004). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 207
Copyright; Irhamullah, Jefri, Rivaldi Kurniawan, Wahyu Hidayat, Tequh Maulana IThsan



