=3 QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id /index.php/gayid

8 Volume 1 Number 2 December 2025

&N DOI: https:/ /doi.org/10.61104 /qd.v1i2.480

Metode Pendidikan Qur’ani dalam QS Yusuf, Lugman, dan Al-Ahzab

Aprina Noor Latifah!, Mahyuddin Barni?
Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin, Indonesia?-2
Email Korrespondensi: aprinanl286@gmail.com, mahyuddinbarni@yahoo.co.id

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 20 Desember 2025

ABSTRACT

This article examines the educational methods presented in the Qur’an, specifically in
Surah Yusuf, Surah Lugman verses 12-19, and Surah Al-Ahzab verse 21, as foundational
frameworks for character and spiritual development in modern education. The study is
motivated by the increasing moral decline among students, which stems from insufficient
character cultivation and the dominance of cognitive-oriented learning. Employing a
descriptive qualitative approach through library research, this study analyzes the
pedagogical characteristics of Qur’anic methods, including storytelling (qashash),
exemplary conduct, advice, command, reward, and punishment. The findings reveal that
the stories in Surah Yusuf effectively engage emotional aspects and facilitate value
internalization; the advisory and dialogical methods in Surah Luqman nurture moral
maturity through gentle and rational communication; while Surah Al-Ahzab verse 21
highlights the Prophet Muhammad as the ultimate role model for character formation.
These three Qur’anic approaches demonstrate strong relevance for addressing
contemporary educational challenges, particularly in fostering students’ morality,
integrity, and spiritual awareness.

Keywords: Method, Qur’anic Education, Character.

ABSTRAK

Artikel ini membahas metode pendidikan dalam Al-Qur’an yang terdapat pada
QS Yusuf, QS Lugman ayat 12-19, dan QS Al-Ahzab ayat 21 sebagai landasan
pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik di era modern. Penelitian ini
dilatarbelakangi oleh degradasi moral di lingkungan pendidikan yang disebabkan
oleh lemahnya pembinaan akhlak dan dominannya orientasi pendidikan pada
aspek kognitif. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dan metode
studi kepustakaan, penelitian ini menganalisis karakteristik metode pendidikan
Qur’ani, yaitu metode kisah (qashash), keteladanan, nasihat, perintah, reward, dan
punishment. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kisah dalam QS Yusuf mampu
menyentuh aspek emosional dan memudahkan internalisasi nilai; metode nasihat
dan dialog dalam QS Lugman membentuk kedewasaan moral melalui komunikasi
yang lembut dan rasional; sedangkan QS Al-Ahzab ayat 21 menegaskan
pentingnya keteladanan Nabi sebagai model karakter ideal. Ketiga metode
tersebut memiliki relevansi kuat dalam menjawab tantangan pendidikan modern,
terutama dalam membangun akhlak, integritas, dan kesadaran spiritual peserta
didik.

Kata Kunci: Metode, Pendidikan Qur’ani, Karakter.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 208
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni


mailto:aprinanl286@gmail.com
mailto:mahyuddinbarni@yahoo.co.id
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376

QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

PENDAHULUAN

Sistem pendidikan modern saat ini mengalami pergeseran orientasi yang
cukup signifikan. Pendidikan sering dipandang sebagai sarana untuk memenuhi
kebutuhan industri dan mendukung pertumbuhan ekonomi. Pandangan seperti ini
menempatkan pendidikan sebagai instrumen untuk menghasilkan tenaga kerja
terampil dan kompetitif, sehingga aspek pembentukan karakter dan moralitas
cenderung terabaikan. Sekolah dan perguruan tinggi pada akhirnya lebih
berorientasi pada angka, prestasi akademik, dan capaian terukur lainnya,
sementara aspek spiritual dan nilai kemanusiaan perlahan kehilangan tempatnya.
Dalam perspektif Islam, situasi ini bertentangan dengan tujuan pendidikan ideal
yang berupaya membentuk manusia seutuhnya, atau yang dikenal sebagai konsep
insan kamil (Muflikhun dkk., 2025). Fenomena menurunnya nilai moral di
lingkungan pendidikan memperlihatkan bahwa pembinaan karakter belum
mendapat porsi yang memadai. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa
degradasi moral pada siswa berkaitan dengan lemahnya pendekatan pendidikan
yang menekankan pembentukan akhlak. Penelitian oleh Eti Susanti, Babang
Robandi, dan Siti Halimah menyebutkan bahwa degradasi moral pada siswa
Sekolah Dasar terjadi karena kurangnya pendekatan pedagogis yang menyeluruh
serta keteladanan guru dan lingkungan belajar yang mendukung (Susanti dkk.,
2025). Temuan lain dari penelitian Nesa Sakila dkk menunjukkan bahwa kasus
bullying yang marak di sekolah disebabkan oleh lemahnya pengawasan dan
hubungan antarsiswa yang tidak harmonis, namun dapat ditekan melalui
pelaksanaan pendidikan karakter yang konsisten dan integratif (Sakila dkk., 2024).
Penelitian oleh Muhtar Hidayat dan Joko Subando juga mengindikasikan bahwa
nilai-nilai karakter seperti tanggung jawab, disiplin, empati, integritas, sikap kritis,
dan religius sangat penting ditanamkan untuk mencegah degradasi moral di era
digital melalui kurikulum karakter, pembiasaan nilai, literasi digital, serta
keteladanan guru (Hidayat & Subando, 2024).

Penelitian oleh Nora Karima Saffana dan Muhammad Rifa’i Subhi turut
menegaskan bahwa degradasi moral berasal dari faktor internal seperti lemahnya
kontrol diri dan pemahaman agama, serta faktor eksternal seperti lingkungan dan
pengaruh media digital. Pendidikan Agama Islam memiliki peran besar dalam
menghadapi masalah ini melalui pembentukan karakter, revitalisasi pendidikan
moral, serta penciptaan budaya religius yang mendukung tumbuhnya perilaku
positif (Saffana & Subhi, 2023). Temuan-temuan penelitian tersebut menunjukkan
bahwa dunia pendidikan membutuhkan pendekatan yang lebih menyeluruh dan
berkesinambungan dalam membina karakter peserta didik, yang bukan hanya
berpusat pada pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan akhlak dan
spiritualitas. Dalam perspektif pendidikan Islam, pembentukan manusia
seutuhnya menjadi tujuan utama proses pendidikan. Islam melihat manusia
sebagai makhluk yang mempunyai unsur jasmani, akal, dan ruhani, sehingga
pendidikan tidak cukup hanya menyampaikan pengetahuan, tetapi harus
menyentuh pembentukan karakter dan kesadaran spiritual. Al-Qur’an sebagai
sumber nilai universal memberikan dasar filosofis yang kokoh bagi terwujudnya
sistem pendidikan yang utuh dan bermakna. Pendidikan yang berlandaskan Al-

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 209
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Qur'an menuntut adanya perubahan pada berbagai aspek, mulai dari tujuan
pendidikan, kurikulum, metode pembelajaran, peran guru, hingga lingkungan
pendidikan (Muflikhun dkk., 2025). Dengan kata lain, pendidikan Qur’ani
menuntut pembaharuan yang menyeluruh agar mampu menjawab tantangan
zaman dan tetap berorientasi pada pembentukan akhlak serta spiritualitas peserta
didik.

Keterkaitan antara masalah moral pelajar dan lemahnya pembinaan karakter
memperkuat pentingnya menggali metode pendidikan dalam Al-Qur’an. QS Yusuf
memberikan pendekatan pendidikan melalui kisah yang menyentuh emosi dan
menanamkan nilai melalui cerita yang sarat makna. QS Lugman ayat 12-19
menghadirkan pendidikan berbasis nasihat dan dialog yang lembut, rasional, dan
penuh kebijaksanaan. QS Al-Ahzab ayat 21 menegaskan pentingnya keteladanan
Nabi Muhammad sebagai figur pembentuk karakter yang paling efektif. Ketiga
metode ini saling melengkapi dan dapat menjadi landasan dalam mengembangkan
pendidikan Islam yang relevan dengan tantangan modern. Berangkat dari paparan
di atas, artikel ini ditulis dengan tujuan untuk menjabarkan metode pendidikan
yang termuat dalam QS Yusuf ayat 3 dan 111, QS Lugman ayat 12-19, dan QS Al-
Ahzab ayat 21, menganalisis karakteristik pedagogisnya, dan menjelaskan
landasan ketiganya dalam membentuk karakter serta spiritualitas peserta didik.
Artikel ini diharapkan mampu memberi sumbangan yang bermakna bagi
kemajuan pendidikan Islam, sekaligus menawarkan solusi atas berbagai
permasalahan moral yang muncul dalam dunia pendidikan saat ini.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis
studi pustaka (library research), karena seluruh data diperoleh melalui penelusuran
teks dan literatur yang relevan. Sumber data primer adalah teks Al-Qur’an,
khususnya QS Yusuf ayat 3 dan 111, QS Lugman ayat 12-19, dan QS Al-Ahzab ayat
21, serta Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab sebagai rujukan utama dalam
memahami makna dan konteks ayat. Sumber data sekunder berasal dari buku-
buku pendidikan Islam dan sejumlah artikel jurnal yang membahas metode
pendidikan Qur’ani, kajian tafsir, serta isu-isu pendidikan kontemporer. Analisis
data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) melalui proses
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan untuk memperoleh
gambaran menyeluruh mengenai karakteristik metode pendidikan Qur’ani dan
relevansinya terhadap pembentukan karakter serta spiritualitas peserta didik di era
modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Metode Pendidikan dalam QS Yusuf ayat 3 dan 111

(7) Cxliall Cyad 18 oy & ()5 (e AT 138 ) Wi 51 Uy il (il Sl i (35

Artinya: “Kami menceritakan kepadamu kisah yang paling baik dengan
mewahyukan Al Quran ini kepadamu, dan sesungquhnya kamu sebelum (Kami

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 210
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

mewahyukan)nya adalah termasuk orang-orang yang belum mengetahui.” (QS
Yusuf, 12:3)

Kata naqushshu yang berarti Kami menceritakan pada ayat tersebut secara
langsung menggambarkan penerapan metode bercerita. Istilah naqushshu diambil
dari kata gashsha-yaqushshu, yaitu bentuk kata kerja lampau (fi‘il madhi) dan kata
kerja sekarang atau yang akan datang (fiil mudhari) yang mempunyai makna
mengisahkan (Tambak, 2016). Kemudian, pada akhir ayat tersebut terdapat kata al-
ghafilin. Menurut Quraish Shihab yang dikutip dari tulisan Tabrani, istilah al-
ghafilin berasal dari kata ghafala yang pada pengertian awalnya bermakna
“ketertutupan.” Jika kata mnaqushshu dihubungkan dengan al-ghafilin, maka
maknanya merujuk pada orang-orang yang belum mengetahui. Hal ini
memperlihatkan adanya proses pendidikan, dimana Allah SWT memberikan
pengetahuan kepada manusia yang sebelumnya tidak mengetahui melalui kisah-
kisah dalam Al-Qur’an dengan memanfaatkan metode bercerita (Tambak, 2016).

Ayat lain yang menerangkankan penggunaan metode bercerita dalam
proses pendidikan dapat ditemukan pada firman Allah SWT yang menyampaikan
berbagai kisah kepada manusia, yaitu:

0ot 8 Qa3 435 0 801 il 15 (5358 ind Y8 L alT 15 850 aguatad 3 8 N
(V) Oslebipsldadys o

Artinya: “Sesungquhnya pada kisah-kisah mereka itu terdapat pengajaran bagi
orang-orang yang mempunyai akal. Al Quran itu bukanlah cerita yang dibuat-buat,
akan tetapi membenarkan (kitab-kitab) yang sebelumnya dan menjelaskan segala
sesuatu, dan sebagai petunjuk dan rahmat bagi kaum yang beriman.” (QS Yusuf,
12:111)

Metode bercerita pada ayat tersebut menjadi pelengkap bagi ayat
sebelumnya, karena materi yang disampaikan berupa kisah-kisah yang selayaknya
menjadi sumber pelajaran bagi peserta didik. Hal ini menandakan bahwa
penerapan metode bercerita beserta isi kisahnya harus dapat mendorong peserta
didik untuk mengambil hikmah, sebab setiap kisah yang disampaikan
mengandung manfaat besar untuk dipikirkan dan direnungkan. Materi yang
disampaikan melalui metode ini idealnya dapat mengajak peserta didik menggali
pelajaran, sebagaimana tersirat dalam ungkapan fi gashashihim ‘ibrah (Tambak,
2016).

Pemaknaan terhadap ayat di atas menuntun kita untuk memahami
bagaimana Al-Qur’an mengarahkan pendidik agar menggunakan metode bercerita
sebagai salah satu sarana dalam proses pembelajaran. Metode bercerita yang
tercantum dalam Al-Qur'an merupakan seperangkat cara yang dipakai oleh
seorang pendidik dalam proses belajar mengajar agar peserta didik dapat
mencapai tujuan pembelajaran atau menguasai kompetensi tertentu sebagaimana
yang dibuat dalam silabus, dengan memanfaatkan kisah-kisah yang bersumber
dari Al-Qur’an (Hasibuan dkk., 2023). Menurut Abuddin Nata dalam tulisan Laili

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 211
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

dkk., kisah atau cerita sebagai salah satu metode pendidikan memiliki daya tarik
tersendiri yang mampu menyentuh perasaan. Islam memahami bahwa manusia
secara alami menyukai cerita dan bahwa cerita memiliki pengaruh yang besar
terhadap perasaan. Dengan sebab itu, Islam memanfaatkan cerita sebagai salah
satu metode dalam proses pendidikan (Laili dkk., 2022).

Metode bercerita terbukti sangat efektif untuk membangun karakter dan
menumbuhkan semangat dalam diri manusia. Contoh nyata dapat dilihat pada
masyarakat Inggris pada masa kolonial, yang berkembang pesat karena para orang
tua sering menanamkan kisah-kisah kepahlawanan kepada anak-anak mereka.
Kebiasaan tersebut terbukti mampu membangkitkan semangat perjuangan
masyarakatnya. Umat Islam pun sebenarnya memiliki teladan serupa melalui kisah
para nabi, umat terdahulu, Rasulullah saw., serta para sahabat yang banyak
dijelaskan dalam Al-Qur’an dan Hadis. Penyampaian kisah tidak harus disajikan
sebagai cerita panjang dan utuh, tetapi dapat dijadikan metode internalisasi nilai
karakter melalui bagian-bagian penting dari kisah tersebut. Langkah ini lebih
efektif dalam menarik perhatian dan menggugah perasaan siswa untuk berpikir
serta merenungkan maknanya. Mendengarkan kisah juga membuat siswa terikat
secara emosional dengan tokoh cerita dan narator. Ikatan seperti ini tidak sekuat
saat anak hanya menonton televisi atau mendengar radio karena media tersebut
tidak memiliki kedekatan manusiawi. Topik cerita dalam Al-Qur’an, misalnya
mampu memuaskan pikiran sekaligus memberi dorongan, harapan, dan
perenungan mendalam. Dampak emosionalnya dapat berupa rasa takut karena
merasa selalu diawasi Allah, serta tumbuhnya rasa percaya diri karena yakin
bahwa Allah senantiasa menolong hamba-Nya yang beriman (Alfajri dkk., 2025).

Metode bercerita memiliki peran penting dalam pendidikan karena mampu
memberikan pengaruh psikologis, emosional, dan moral yang mendalam bagi
semua usia. Cerita tidak hanya berfungsi untuk menyampaikan informasi, tetapi
juga menjadi sarana dalam membangun pemahaman, menumbuhkan motivasi,
dan memperkuat perilaku positif. Teori Belajar Sosial Bandura dan Teori Naratif
Bruner menjelaskan bahwa manusia belajar melalui pengamatan dan cerita. Nilai
kesabaran, keteguhan, keadilan, dan ketawakkalan yang dicontohkan para tokoh
dalam Al-Qur’an diresapi melalui peniruan, pemikiran, dan perasaan sehingga
mampu membentuk moral dan perilaku yang baik pada peserta didik. Relevansi
metode cerita (gashash) dalam pendidikan semakin terlihat ketika ditinjau melalui
pendekatan Pendidikan Karakter Komprehensif. Metode kisah menjangkau aspek
kognitif, afektif, dan psikomotorik sehingga lebih efektif dalam menanamkan nilai
moral dan membangun karakter (Sukmana dkk., 2025).

Metode cerita memiliki nilai pendidikan yang kuat karena mampu
menyajikan pelajaran secara lebih nyata, menyentuh perasaan, dan membantu
peserta didik memahami nilai-nilai yang sulit dipahami jika hanya dijelaskan
secara teori. Nilai ini semakin penting pada era modern yang penuh tantangan
moral, ketika pengaruh digital, gaya hidup serba cepat, dan minimnya keteladanan
sering membuat peserta didik kesulitan menemukan arah yang benar. Kisah dapat
memberikan gambaran yang jelas tentang akibat sebuah tindakan dan teladan
nyata dalam menghadapi persoalan hidup. Penggunaan cerita dalam pendidikan

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 212

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

karakter = membantu siswa merenungkan makna sebuah peristiwa,
menghubungkannya dengan  pengalaman  mereka sendiri, serta
mengimplementasikan nilai-nilai seperti kejujuran dan tanggung jawab dalam
aktivitas sehari-hari sehingga nilai moral tidak sekadar diketahui tetapi benar-
benar dihayati dan diwujudkan.

Metode Pendidikan dalam QS Luqman ayat 12-19

auywddu;\}(wv)msmm\uu)ssw}i‘mpuu)suwj m)sw\umsg\wsu\;mj
Gm.dwg}uj;mjuuumyumwm”(ww}&gudﬂ\u\ mbd)my‘s-m‘\.kuﬁ}
Lgaliag fwme&cadmu@d \é&:d\d@.&u\}(\2)M\é\¢ﬂﬁjéﬁa\u\uy&c
wmdmdaum@\@u(\o)u}meﬁm?sm?su)%m(.u ‘_A\&_i\_u\uaduucu\} uj)umnus
)4\53}3.\41\?5\ (\'\)_).u;u.\ﬂ‘w\u\ ﬂ\L@uhuAJY\@j\uM\‘;j\aJM‘_guS.\BdAJ;
Q_FA‘MYJLJ‘MJJ;)M-‘YJ(\V))}AY‘EJLL)Adhu‘ AJ.}LAHA&L)M\}JS.&AS‘L}:MUU}}AL}
&gtal e gtall %0 )T 8 jia (e Galad T dlitia 8 2ually (VA) A8 JERA I8 L W T 18 0 (YT
(\‘1)).\.0;}\

Artinya: “Dan sesungguhnya telah Kami berikan hikmat kepada Lugman, yaitu:
"Bersyukurlah kepada Allah. Dan barangsiapa yang bersyukur (kepada Allah), maka
sesungguhnya ia bersyukur untuk dirinya sendiri; dan barangsiapa yang tidak
bersyukur, maka sesungguhnya Allah Maha Kaya lagi Maha Terpuji".[12] Dan
(ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di waktu ia memberi pelajaran
kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah, sesungguhnya
mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar kezaliman yang besar".[13] Dan
Kami perintahkan kepada manusia (berbuat baik) kepada dua orang ibu-bapaknya;
ibunya telah mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambah-tambah, dan
menyapihnya dalam dua tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang ibu
bapakmu, hanya kepada-Kulah kembalimu.[14] Dan jika keduanya memaksamu
untuk mempersekutukan dengan Aku sesuatu yang tidak ada pengetahuanmu
tentang itu, maka janganlah kamu mengikuti keduanya, dan pergaulilah keduanya
di dunia dengan baik, dan ikutilah jalan orang yang kembali kepada-Ku, kemudian
hanya kepada-Kulah kembalimu, maka Kuberitakan kepadamu apa yang telah kamu
kerjakan.[15] (Lugman berkata): "Hai anakku, sesungquhnya jika ada (sesuatu
perbuatan) seberat biji sawi, dan berada dalam batu atau di langit atau di dalam
bumi, niscaya Allah akan mendatangkannya (membalasinya). Sesungguhnya Allah
Maha Halus lagi Maha Mengetahui.[16] Hai anakku, dirikanlah shalat dan
suruhlah (manusia) mengerjakan yang baik dan cegahlah (mereka) dari perbuatan
yang mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpa kamu. Sesungguhnya
yang demikian itu termasuk hal-hal yang diwajibkan (oleh Allah).[17] Dan
janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia (karena sombong) dan
janganlah kamu berjalan di muka bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak
menyukai orang-orang yang sombong lagi membanggakan diri.[18] Dan
sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu. Sesungguhnya
seburuk-buruk suara ialah suara keledai.[19]” (QS Lugman, 31:12-19)

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 213
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Pada surat Lugman di atas, terdapat ajaran tentang metode pendidikan
yang diterapkan oleh Lugman dalam memberikan pembelajaran kepada anaknya.

Keteladanan

Meskipun secara eksplisit ayat-ayat di atas tidak secara langsung
menggambarkan bahwa Lugman mendidik melalui contoh perbuatan, namun ayat
ke-12 yang menyinggung tentang kepribadian Lugman dapat dijadikan dasar
bahwa keteladanan orang tua adalah aspek penting dalam pendidikan anak. Pada
ayat tersebut, nama Lugman disandingkan dengan kata hikmah, yang dalam Tafsir
Al-Misbah diartikan sebagai “Mengetahui yang paling utama dari segala sesuatu,
baik pengetahuan, maupun perbuatan. la adalah ilmu amaliah dan amal ilmiah. Ia
adalah ilmu yang didukung oleh amal, dan amal yang tepat dan didukung oleh
ilmu.” Seseorang yang memiliki hikmah berarti memiliki keyakinan penuh
terhadap ilmu dan tindakan yang dilakukannya, sehingga ia bersikap percaya diri,
berbicara dengan tegas tanpa keraguan, dan bertindak dengan penuh kesadaran,
bukan sekadar mencoba-coba (Shihab, 2002).

Lebih lanjut, Dalam Tafsir Al-Misbah dijelaskan bahwa figur Lugman yang
disebut dalam ayat tersebut merupakan sosok yang identitasnya masih
diperdebatkan. Dalam tradisi Arab sendiri dikenal dua tokoh bernama Lugman.
Pertama, Lugman bin ‘Ad, yaitu seorang tokoh yang dihormati karena
kewibawaan, kepemimpinan, ilmu, kefasihan, dan kecerdasannya, serta kerap
dijadikan contoh dalam berbagai kisah. Kedua, Lugman al-Hakim, yang terkenal
dengan berbagai ungkapan hikmah dan perumpamaan yang disandarkan
kepadanya. Menurut tafsir ini, tokoh yang dimaksud dalam Al-Qur’an adalah
Lugman al-Hakim (Shihab, 2002).

Sementara itu, menurut Ibnu Katsir sebagaimana dikutip dari tulisan
Masruroh, Lugman digambarkan sebagai seorang lelaki saleh, ahli ibadah, serta
memiliki pengetahuan dan hikmah yang luas. Ada pula pendapat yang
menyatakan bahwa ia merupakan seorang hakim pada masa Nabi Daud a.s. Hal ini
mengindikasikan bahwa seluruh nasihat yang disampaikan Lugman kepada
anaknya merupakan ajaran yang terlebih dahulu ia terapkan pada dirinya sendiri,
sehingga menjadi teladan yang dapat ditiru oleh anaknya (Masruroh, 2015).

Perintah

Secara tersurat, ayat-ayat dalam surat Lugman banyak mengandung bentuk
perintah. Misalnya, pada ayat 12 terdapat kata anisykur lillah yang berarti perintah
untuk bersyukur kepada Allah. Ayat 14 berisi perintah untuk berbuat baik kepada
kedua orang tua serta bersyukur kepada Allah. Selanjutnya, ayat 17
memerintahkan untuk menegakkan salat, menyeru kepada kebaikan (ma'ruf), dan
bersabar. Kemudian, pada ayat 19 terdapat perintah agar bersikap sederhana
dalam berjalan dan melunakkan suara saat berbicara. Adapun pada awal ayat 13
terdapat kata wa idz gala yang berarti “dan ingatlah...,” merupakan seruan kepada
Nabi Muhammad saw. dan siapa pun agar merenungkan nikmat Allah yang telah

diberikan kepada Lugman, serta menjadikannya pengingat bagi orang lain
(Masruroh, 2015).

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 214

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Nasihat

Pada ayat 13 terdapat kata ya‘izhuhu yang lahir dari kata wa’zh, yakni bentuk
nasihat yang berkaitan dengan berbagai kebaikan dan disampaikan dengan cara
yang mampu menyentuh hati. Dalam Tafsir Al-Misbah, disebutkan bahwa
penggunaan kata ini setelah ungkapan “dia berkata” memberikan gambaran
tentang cara Lugman menyampaikan nasihatnya, yakni bukan dengan nada keras
atau membentak, melainkan penuh kasih sayang, sebagaimana tampak dari sapaan
lembutnya kepada sang anak. Selain itu, bentuk kata kerja ya‘izhuhu yang
menunjukkan waktu kini dan yang akan datang juga mengisyaratkan bahwa
nasihat tersebut diberikan secara berulang-ulang, bukan hanya sekali, melainkan
terus-menerus (Shihab, 2002).

Dalam memberikan nasihat kepada putranya, Lugman tidak semata-mata
menyampaikan perintah tanpa dasar yang jelas. Sebaliknya, setiap nasihat yang ia
berikan selalu disertai penjelasan yang bersifat rasional. Ketika melarang putranya
melakukan syirik, misalnya, Lugman mengemukakan alasan sebagaimana
ditegaskan dalam firman Allah bahwa “Sesungguhnya mempersekutukan (Allah)
itu benar-benar kezaliman yang besar.” Demikian pula saat memberikan nasihat
kepada putranya agar berbakti kepada kedua orang tua serta bersyukur kepada
Allah dan orang tuanya, ia menjelaskan alasan di balik perintah tersebut, yaitu
bahwa orang tua, khususnya ibu, telah bersusah payah mengandung, melahirkan,
menyusui, dan membesarkan anak. Selain itu, ia juga menegaskan larangan untuk
menaati kedua orang tua dalam hal yang mengarah pada kemaksiatan atau
penyimpangan akidah dengan menyertakan alasan sebagaimana firman Allah,
“Kemudian hanya kepada-Ku kamu kembeali, lalu Aku beritahukan kepadamu apa
yang biasa kamu kerjakan.”

Dalam mengajarkan bahwa Allah selalu mengawasi makhluk-Nya, Lugman
memberi alasan melalui firman Allah, “Sesungguhnya Allah Maha Lembut lagi
Maha Teliti,” yang menunjukkan bahwa Allah mengetahui setiap detail peristiwa.
Ketika menasihati putranya mengenai kewajiban mendirikan salat, menyeru
kepada kebaikan, mencegah kemunkaran, dan bersabar atas cobaan, Lugman
memberikan alasan dengan firman Allah, “Sesungguhnya yang demikian itu
termasuk urusan yang (harus) diutamakan,” sebagai penegasan bahwa setiap
kewajiban dan perintah Allah penting dan harus dijalankan tanpa ragu. Selain itu,
Lugman juga menasihati putranya agar tidak meninggikan suara, karena suara
yang keras diserupakan dengan suara keledai (Ali dkk., 2023).

Metode nasihat merupakan salah satu bentuk pendidikan yang berfungsi
memberikan dorongan dan pembelajaran kepada seseorang. Nasihat dipahami
sebagai upaya mengingatkan seseorang pada makna-makna penting yang mampu
menyentuh perasaan dan membangkitkan emosi. Penyampaian nasihat dapat
membuka hati anak untuk menerima kebenaran, mengarahkan mereka pada
perilaku yang baik, serta menanamkan prinsip-prinsip Islam secara lebih
mendalam (Muzakkir dkk., 2022).

Nasihat yang disampaikan Lugman menunjukkan bahwa pendidikan yang
efektif lahir dari komunikasi yang lembut, berulang, dan disertai alasan yang jelas
sehingga anak memahami bukan hanya apa yang harus dilakukan, tetapi juga

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 215

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

mengapa hal itu penting. Cara ini membuat nasihat masuk ke hati karena tidak
terasa sebagai tekanan, melainkan perhatian. Penjelasan rasional yang diberikan
Lugman pada setiap nasihat memperlihatkan bahwa pendidikan moral tidak
cukup hanya dengan perintah, melainkan membutuhkan pemahaman agar anak
mampu membedakan yang benar dan yang salah secara mandiri. Pendekatan
semacam ini membantu membentuk karakter yang dewasa, bertanggung jawab,
dan mampu menjaga perilaku baik dalam berbagai situasi.

Ganjaran (Reward)

Salah satu ayat yang membahas tentang ganjaran atau reward terdapat pada
ayat 12 yang menyatakan, “Bersyukurlah kepada Allah, barang siapa yang
bersyukur, maka sesungguhnya ia bersyukur untuk dirinya sendiri.” Dalam Tafsir
Al-Misbah, rasa syukur membawa kemaslahatan bagi diri sendiri, sedangkan
orang yang tidak bersyukur justru merugikan dirinya. Ayat ini menjelaskan bahwa
ganjaran dari bersyukur (reward) langsung bermanfaat bagi pelakunya sendiri.
Selain itu, ayat 15 menyerukan kepada manusia untuk mengikuti jejak mereka
yang kembali kepada Allah. Ganjaran yang diberikan berupa pengetahuan dari
Allah tentang segala perbuatan yang telah dilakukan setiap individu. Dengan
demikian, Allah memberikan balasan yang setimpal atas setiap amal, sehingga
setiap tindakan memperoleh ganjaran yang sesuai (Masruroh, 2015).

Penghargaan merupakan bentuk apresiasi bagi seseorang yang melakukan
kebaikan, karena setiap individu pada dasarnya membutuhkan pengakuan atas
usaha yang mereka lakukan. Dalam dunia pendidikan, reward atau ganjaran
digunakan untuk meningkatkan motivasi belajar peserta didik. Pemberian
penghargaan menghubungkan perilaku baik dengan perasaan senang, sehingga
mendorong seseorang untuk terus mempertahankan tindakan positif. Metode
reward juga dimaksudkan untuk menumbuhkan semangat dalam memperbaiki
diri serta memotivasi peserta didik agar mampu mencapai prestasi yang lebih
tinggi (Nursyamsi, 2021).

Pemberian reward dalam pendidikan menegaskan bahwa perilaku baik
selalu membawa manfaat bagi pelakunya, sebagaimana dijelaskan dalam ayat yang
menunjukkan bahwa rasa syukur kembali kepada diri sendiri. Pemahaman seperti
ini membuat peserta didik lebih menyadari bahwa kebaikan bukan hanya dinilai
oleh orang lain, tetapi juga memperkaya diri mereka secara moral dan emosional.
Ganjaran yang diberikan dengan cara yang tepat dapat menumbuhkan rasa
percaya diri, menguatkan motivasi belajar, dan mendorong siswa untuk terus
meningkatkan kemampuan serta sikap positif. Suasana belajar pun menjadi lebih
menyenangkan karena peserta didik merasa dihargai atas usaha yang mereka
lakukan, sehingga mereka terdorong mengulangi perilaku baik dan berusaha
mencapai hasil yang lebih baik lagi.

Hukuman (Punishment)

Jika orang yang melaksanakan perintah akan diberi ganjaran (reward), maka
begitu pula yang melakukan pelanggaran akan mendapat hukuman (punishment).
Namun, apabila dikaji dari kalimat ayat, kata hukuman tidak diungkapkan secara

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 216
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

jelas atau langsung. Hal ini menunjukkan bahwa bentuk punishment yang
diterapkan bukan dengan cara yang keras atau menakutkan. Misalnya, pada ayat
13 terdapat larangan untuk tidak menyekutukan Allah (syirik). Setelah
menyampaikan larangan tersebut, ayat melanjutkan dengan menjelaskan akibat
dari perbuatan itu: “janganlah mempersekutukan Allah, sesungguhnya
mempersekutukan Allah adalah benar-benar kedzaliman yang besar.” Dengan
demikian, ayat ini lebih menekankan pada konsekuensi atau efek dari perbuatan
syirik (Masruroh, 2015).

Hukuman merupakan kebalikan dari reward. Manusia secara naluriah akan
mengulang tindakan yang membawa penghargaan dan menjauhi perilaku yang
berpotensi menimbulkan hukuman. Fungsi utama hukuman adalah menekan atau
mengurangi perilaku yang tidak diinginkan. Tujuannya bukan untuk membalas,
tetapi untuk mendidik agar pelaku dapat berkembang menjadi pribadi yang lebih
baik. Hukuman tidak hanya dipahami sebagai penalti, melainkan sebagai proses
pembinaan yang membantu individu menyadari kesalahan dan berusaha
memperbaiki diri. Saat seseorang melakukan tindakan yang merugikan orang lain,
hukuman yang diterimanya berperan bukan hanya sebagai sanksi, tetapi juga
sebagai peluang untuk kembali pada perilaku yang benar (Nasyaa dkk., 2024).

Hukuman dalam dunia pendidikan berperan sebagai cara untuk
menimbulkan rasa jera sehingga seseorang menjauh dari perilaku yang tidak tepat.
Penerapannya perlu dilakukan dengan cara yang mendidik agar dapat membentuk
perilaku yang lebih baik dan mengarahkan individu ke arah yang benar.
Pemberian hukuman yang bijaksana dapat menjadi sarana efektif untuk
memperbaiki sikap sekaligus menumbuhkan motivasi bagi peserta didik
(Nursyamsi, 2021).

Penerapan hukuman dalam pendidikan pada dasarnya bertujuan
membantu peserta didik memahami bahwa setiap tindakan memiliki akibat dan
bahwa perilaku yang tidak tepat membawa dampak yang merugikan, baik bagi
diri sendiri maupun orang lain. Penjelasan Al-Qur’an yang lebih menonjolkan
konsekuensi daripada ancaman menunjukkan bahwa proses mendidik tidak harus
dilakukan dengan cara keras, tetapi melalui penegasan logis mengenai akibat dari
pelanggaran. Pendekatan seperti ini membuat peserta didik lebih mudah
menyadari kesalahan tanpa merasa takut berlebihan, sehingga mereka terdorong
untuk memperbaiki diri secara sadar. Cara ini juga membantu membangun
kedewasaan karena peserta didik belajar memilih perilaku yang benar bukan
hanya untuk menghindari hukuman, tetapi karena memahami alasan di balik

larangan tersebut.
Metode Pendidikan dalam QS Al-Ahzab ayat 21

(Y1) 1558 &0 5835 5a0a 00 a sl s dif 1585 I8 ol B § 5l A1 g gty 8 a0 8 i
Artinya: “Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik

bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari
kiamat dan dia banyak menyebut Allah.” (QS Al-Ahzab, 33:21)

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 217
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Ayat di atas pada dasarnya mengandung makna bahwa Allah swt.
menjadikan Rasulullah saw. sebagai pemimpin umat manusia. Dalam diri beliau
terdapat teladan yang sempurna yang harus diikuti oleh orang-orang beriman,
khususnya mereka yang menginginkan dapat berjumpa dengan Allah,
memperoleh pahala-Nya, serta keselamatan di hari kiamat. Inti pesan dalam ayat
tersebut terletak pada ungkapan uswatun hasanah yang berarti teladan yang baik
(Azis, 2024). )

Kata uswah atau iswah (33)) berarti teladan. Menurut ahli tafsir az-
Zamakhsyari, ketika menerangkan ayat tersebut, terdapat dua kemungkinan
makna keteladanan yang dimaksud dalam diri Rasulullah. Pertama, seluruh
kepribadian Rasulullah secara totalitas merupakan teladan bagi umat. Kedua,
dalam diri beliau terdapat sifat-sifat dan perilaku tertentu yang patut dijadikan
contoh. Dari kedua pandangan tersebut, pendapat pertama dianggap lebih kuat
dan lebih banyak dipilih oleh para ulama. Kata fi dalam firman Allah fi rasulillah
berfungsi untuk “mengangkat” atau menunjukkan bahwa keteladanan itu tidak
hanya terbatas pada satu sifat, melainkan mencakup seluruh pribadi Rasulullah
saw (Shihab, 2002). Ayat di atas sering dijadikan sebagai landasan adanya konsep
keteladanan dalam pendidikan. Keteladanan dianggap penting karena inti dari
ajaran agama adalah akhlak yang tercermin melalui perilaku sehari-hari. Kata
“keteladanan” berasal dari kata “teladan,” yang berarti sikap atau perbuatan yang
patut dicontoh. Dengan demikian, keteladanan dalam makna wuswatun hasanah
dapat dipahami sebagai metode pendidikan dan pembimbingan melalui
pemberian contoh yang baik, yang diridai oleh Allah swt., sebagaimana telah
dicontohkan oleh Rasulullah saw. dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara
(Sufiyana, 2021).

Sebagian besar perilaku dan kebiasaan manusia terbentuk melalui proses
meniru orang-orang di sekelilingnya. Proses belajar berlangsung dengan baik
ketika seseorang mengikuti tindakan atau ucapan yang ia lihat pada orang lain.
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Ibnu Sina yang menjelaskan bahwa anak
memiliki potensi tabi‘iyah, yaitu naluri bawaan untuk mengikuti segala hal yang ia
lihat, dengar, dan rasakan (Sufiyah & Ramli, 2024). Metode uswah (keteladanan)
dalam Ilmu Pendidikan Islam adalah metode yang implementatif, yakni
memadukan aspek teoritis dan praktis secara selaras antara ucapan dan perbuatan,
sehingga peserta didik dapat meniru secara langsung. Metode uswah sebagaimana
terkandung dalam ayat tersebut memberikan pelajaran bahwa seorang pendidik
harus bersikap jujur dan konsisten antara perkataan dan perbuatannya. Setiap
tindakan pendidik hendaknya mencerminkan akhlak yang baik, karena sikap dan
tindakan tersebut menjadi contoh yang mudah ditiru oleh peserta didik (Azis,
2024).

Metode keteladanan dalam pendidikan merupakan pendekatan yang
dilakukan dengan menunjukkan perilaku baik sebagai contoh bagi peserta didik.
Tujuannya agar mereka dapat meniru dan menerapkan sikap positif tersebut
dalam kehidupan sehari-hari. Keteladanan yang benar mampu mendorong orang
lain untuk mengikuti perilaku serupa. Perkataan, tindakan, dan sikap yang
mencerminkan nilai-nilai positif menjadi contoh yang memberikan pengaruh kuat,

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 218

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

bukan hanya bagi peserta didik, tetapi juga bagi hubungan sosial secara umum
(Mustofa, 2019). Keteladanan yang diajarkan melalui konsep uswatun hasanah
menunjukkan bahwa pendidikan karakter tidak cukup hanya dengan perintah atau
nasihat, tetapi harus ditunjukkan melalui perilaku nyata yang dapat dilihat
langsung oleh peserta didik. Keteladanan Rasulullah saw. memperlihatkan
bagaimana nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, kepedulian, dan keberanian
dapat diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari sehingga menjadi model yang
mudah diikuti. Anak dan remaja cenderung belajar lebih cepat ketika melihat
contoh nyata dibandingkan hanya mendengar teori, karena pengaruh perilaku
yang ditampilkan seseorang sering kali jauh lebih kuat daripada penjelasan yang
disampaikan secara lisan. Pendidik yang mampu menghadirkan keteladanan
menjadikan proses pembelajaran lebih bermakna, sebab peserta didik tidak hanya
memahami nilai-nilai baik, tetapi juga merasakan bagaimana nilai itu diterapkan
dalam situasi nyata. Pendekatan ini pada akhirnya membantu membentuk
karakter yang matang, stabil, dan selaras antara pemahaman, sikap, dan tindakan.

SIMPULAN

Pemaparan metode pendidikan dalam QS Yusuf, QS Lugman, dan QS Al-
Ahzab menunjukkan bahwa Al-Qur'an memberikan pedoman yang sangat
lengkap mengenai cara mendidik manusia melalui pendekatan yang menyentuh
akal, hati, dan perilaku. Kisah-kisah dalam QS Yusuf menggambarkan bahwa
cerita dapat menjadi sarana belajar yang efektif karena memadukan pengetahuan,
hikmah, dan keteladanan tokoh sehingga peserta didik dapat memahami nilai-nilai
moral secara lebih hidup. Nasihat dan penjelasan yang diberikan Lugman kepada
anaknya memperlihatkan bahwa pendidikan yang baik lahir dari komunikasi yang
lembut, rasional, dan dilakukan secara berulang agar nilai yang diajarkan dapat
benar-benar meresap. Reward dan punishment juga hadir dalam bentuk penegasan
manfaat dan konsekuensi yang logis sehingga peserta didik terdorong melakukan
kebaikan atas kesadaran, bukan karena takut.

Gambaran tentang Rasulullah sebagai uswatun hasanah dalam QS Al-Ahzab
menunjukkan pentingnya keteladanan dalam pendidikan karena karakter
seseorang lebih mudah terbentuk melalui contoh nyata daripada teori. Keteladanan
menghadirkan keselarasan antara ucapan dan perbuatan sehingga peserta didik
dapat melihat bagaimana nilai diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Seluruh
metode yang dijelaskan dalam ayat-ayat tersebut memperlihatkan bahwa
pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an bersifat komprehensif, menyentuh aspek
kognitif, emosional, dan perilaku. Pendekatan ini relevan untuk membangun
karakter yang kuat, dewasa, dan bertanggung jawab di tengah berbagai tantangan
zaman.

DAFTAR RUJUKAN

Alfajri, A., Abubakar, A., & Ghany, A. (2025). Penguatan Pendidikan Karakter
dengan Qashash Al-Qur’an. JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(5), 10660-
10671.

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 219
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Ali, Z. M., Syaadah, R. T., & Salsabila, R. N. (2023). Metode Pendidikan Qur’ani
dalam Surat Lugman (Analisis Maqgasidi Melalui Tafsir Ibnu Asyur).
Misykat: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syari ah dan Tarbiyah, 8(2), 136-147.
https:/ /doi.org/10.33511/ misykat.v8n2.136-147

Azis, T. B. (2024). Konsep Keteladanan dalam Surat Al-Ahzab Ayat 21 sebagai
Metode Pendidikan Islam. Wahana Islamika: Jurnal Studi Keislaman, 10(1), 66—
80. https:/ /doi.org/10.61136/ zfcxa339

Hasibuan, N. K., Irwandra, I, Nofrita, H., & Zulfira, Z. (2023). Metode
Pembelajaran Yang Terdaat Dalam Al-Qur’an. Al-Uswah: Jurnal Riset dan
Kajian Pendidikan Agama Islam, 6(2). https:/ /doi.org/10.24014/au.v6i2.20844

Hidayat, M., & Subando, J. (2024). Strategi Penanaman Nilai-Nilai Karakter Dalam
Mencegah Degradasi Moral Siswa Pada Era Digital. Didaktika: Jurnal
Kependidikan, 13(001), 523-534. https:/ /doi.org/10.58230/27454312.1554

Laili, F. N., Rouf, A., & Wardoyo, E. H. (2022). Antologi Metode Pendidikan Islam
Berdasarkan Ayat-ayat Al-Qur’an. Sumbula: Jurnal Studi Keagamaan, Sosial
dan Budaya, 7(2), 231-246. https:/ /doi.org/10.32492 / sumbula.v7i2.5057

Masruroh, L. (2015). Metode Pendidikan dalam Al-Qur’an (Kajian Surat Lugman
Ayat 12-19). Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 1(1), 43-52.
https:/ /doi.org/10.31943 /jurnal_risalah.v2i1.10

Muflikhun, M., Nurjaman, I., Erihadiana, M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2025).
Restorasi Pendidikan Berbasis Nilai-Nilai Al-Quran: Tawaran Konseptual
Bagi Tranformasi Pendidikan Modern. Islamic Management: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 8(2), 1001-1014.
https:/ /doi.org/10.30868 /im.v8i02.8621

Mustofa, A. (2019). Metode Keteladanan Perspektif Pendidikan Islam. Cendekia:
Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 23-42.
https:/ /doi.org/10.37348 / cendekia.v5il.71

Muzakkir, M., T, M. Y., Nurismi, N., & MS, R. (2022). Penerapan Metode Nasihat
dalam Meningkatkan Kemampuan Mengerjakan Ibadah Salat Pada Anak
Usia 5-6 Tahun di TK Aisyiyah Bustanul Athfal II Perumnas. Al-Asma:
Journal of Islamic Education, 4(2), 108-115.
https:/ /doi.org/10.24252 / asma.v4i2.30304

Nasyaa, R. A., Tanjung, A. K., & Nasution, A. N. H. (2024). Hakikat Hukuman
Pendidikan Islam. Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu, 2(12), 729-136.
https:/ /doi.org/10.59435/ gjmi.v2i12.1197

Nursyamsi, N. (2021). Konsep Reward dan Punishment dalam Pendidikan Islam.
Jurnal Mau’izhah, 11(2), 1-26. https:/ /doi.org/10.55936 / mauizhah.v11i2.69

Saffana, N. K., & Subhi, M. R. (2023). Degradasi Moral Ditinjau dari Perspektif
Pendidikan Agama Islam. Muaddib: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 65-
73.

Sakila, N., Nur, K., Hazalia, M., Salsabila, D., Pratiwi, D., Lingga, L. J., & Dasmarni,
D. (2024). Efektivitas Pendidikan Karakter Terhadap Permasalahan Bullying
di Lingkungan Sekolah. Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, 7(3), 8159~
8164. https:/ /doi.org/10.31004/jrpp.v7i3.30184

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 220
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam e-ISSN 3110-6412
https:/ /ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
Volume 1 Number 2 December 2025

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah [ilid 11: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-
Qur’an. Lentera Hati.

Sufiyah, S., & Ramli, M. (2024). Teori-Teori Belajar dalam Islam dan Psikologi.
JIPKM: Jurnal Ilmiah Psikologi dan Kesehatan Masyarakat, 2(2), 727-737.

Sufiyana, Y. (2021). Pendidikan Keteladanan dalam Islam (Analisis QS. Al-Ahzab:
21). JIP: Journal Islamic Pedagogia, 1(1), 35-41.
https:/ /doi.org/10.31943 / pedagogia.v1il.20

Sukmana, J.,, Utama, M. M. A., & Firdaus, F. (2025). Qashash Al-Qur'an as A
Character Education Strategy in Islamic Education: A Theoretical Analysis
and Contemporary Relevance. Fahima: Jurnal Pendidikan Dan Kajian
Keislaman, 4(2).
https:/ /ejournal.unu.ac.id/index.php/fhm/article/view /516

Susanti, E., Robandi, B., & Halimah, S. (2025). Degradasi Moral dalam Dunia
Pendidikan di Sekolah Dasar dalam Perspektif Pedagogik. Pendas: Jurnal
Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(01), 120-127.
https:/ /doi.org/10.23969/jp.v10i01.21608

Tambak, S. (2016). Metode Bercerita dalam Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam  Al-Tharigah, 1(1), 1-27.
https:/ /doi.org/10.25299/ althariqgah.2016.vol1(1).614

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0) 221
Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni



