
QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  208 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

 

Metode Pendidikan Qur’ani dalam QS Yusuf, Luqman, dan Al-Ahzab   
  
Aprina Noor Latifah1, Mahyuddin Barni2 
Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin, Indonesia1-2  
Email Korrespondensi:  aprinanl286@gmail.com, mahyuddinbarni@yahoo.co.id 
 

Article received: 22 Juli 2025, Review process: 16 Agustus 2025 
Article Accepted: 25 November 2025, Article published: 20 Desember 2025 

 

ABSTRACT 
This article examines the educational methods presented in the Qur‟an, specifically in 
Surah Yusuf, Surah Luqman verses 12–19, and Surah Al-Ahzab verse 21, as foundational 
frameworks for character and spiritual development in modern education. The study is 
motivated by the increasing moral decline among students, which stems from insufficient 
character cultivation and the dominance of cognitive-oriented learning. Employing a 
descriptive qualitative approach through library research, this study analyzes the 
pedagogical characteristics of Qur‟anic methods, including storytelling (qashash), 
exemplary conduct, advice, command, reward, and punishment. The findings reveal that 
the stories in Surah Yusuf effectively engage emotional aspects and facilitate value 
internalization; the advisory and dialogical methods in Surah Luqman nurture moral 
maturity through gentle and rational communication; while Surah Al-Ahzab verse 21 
highlights the Prophet Muhammad as the ultimate role model for character formation. 
These three Qur‟anic approaches demonstrate strong relevance for addressing 
contemporary educational challenges, particularly in fostering students‟ morality, 
integrity, and spiritual awareness.  

Keywords: Method, Qur‟anic Education, Character. 
 
ABSTRAK 
Artikel ini membahas metode pendidikan dalam Al-Qur‟an yang terdapat pada 
QS Yusuf, QS Luqman ayat 12–19, dan QS Al-Ahzab ayat 21 sebagai landasan 
pembentukan karakter dan spiritualitas peserta didik di era modern. Penelitian ini 
dilatarbelakangi oleh degradasi moral di lingkungan pendidikan yang disebabkan 
oleh lemahnya pembinaan akhlak dan dominannya orientasi pendidikan pada 
aspek kognitif. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dan metode 
studi kepustakaan, penelitian ini menganalisis karakteristik metode pendidikan 
Qur‟ani, yaitu metode kisah (qashash), keteladanan, nasihat, perintah, reward, dan 
punishment. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kisah dalam QS Yusuf mampu 
menyentuh aspek emosional dan memudahkan internalisasi nilai; metode nasihat 
dan dialog dalam QS Luqman membentuk kedewasaan moral melalui komunikasi 
yang lembut dan rasional; sedangkan QS Al-Ahzab ayat 21 menegaskan 
pentingnya keteladanan Nabi sebagai model karakter ideal. Ketiga metode 
tersebut memiliki relevansi kuat dalam menjawab tantangan pendidikan modern, 
terutama dalam membangun akhlak, integritas, dan kesadaran spiritual peserta 
didik.  
Kata Kunci: Metode, Pendidikan Qur‟ani, Karakter. 

 

 
 

 
        QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                 e-ISSN 3110-6412 

https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                
                    Volume 1 Number 2 December 2025  
                    DOI: https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.480 

 

 

mailto:aprinanl286@gmail.com
mailto:mahyuddinbarni@yahoo.co.id
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid
https://doi.org/10.61104/qd.v1i2.376


QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  209 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

PENDAHULUAN 
Sistem pendidikan modern saat ini mengalami pergeseran orientasi yang 

cukup signifikan. Pendidikan sering dipandang sebagai sarana untuk memenuhi 
kebutuhan industri dan mendukung pertumbuhan ekonomi. Pandangan seperti ini 
menempatkan pendidikan sebagai instrumen untuk menghasilkan tenaga kerja 
terampil dan kompetitif, sehingga aspek pembentukan karakter dan moralitas 
cenderung terabaikan. Sekolah dan perguruan tinggi pada akhirnya lebih 
berorientasi pada angka, prestasi akademik, dan capaian terukur lainnya, 
sementara aspek spiritual dan nilai kemanusiaan perlahan kehilangan tempatnya. 
Dalam perspektif Islam, situasi ini bertentangan dengan tujuan pendidikan ideal 
yang berupaya membentuk manusia seutuhnya, atau yang dikenal sebagai konsep 
insan kamil (Muflikhun dkk., 2025). Fenomena menurunnya nilai moral di 
lingkungan pendidikan memperlihatkan bahwa pembinaan karakter belum 
mendapat porsi yang memadai. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa 
degradasi moral pada siswa berkaitan dengan lemahnya pendekatan pendidikan 
yang menekankan pembentukan akhlak. Penelitian oleh Eti Susanti, Babang 
Robandi, dan Siti Halimah menyebutkan bahwa degradasi moral pada siswa 
Sekolah Dasar terjadi karena kurangnya pendekatan pedagogis yang menyeluruh 
serta keteladanan guru dan lingkungan belajar yang mendukung (Susanti dkk., 
2025). Temuan lain dari penelitian Nesa Sakila dkk menunjukkan bahwa kasus 
bullying yang marak di sekolah disebabkan oleh lemahnya pengawasan dan 
hubungan antarsiswa yang tidak harmonis, namun dapat ditekan melalui 
pelaksanaan pendidikan karakter yang konsisten dan integratif (Sakila dkk., 2024). 
Penelitian oleh Muhtar Hidayat dan Joko Subando juga mengindikasikan bahwa 
nilai-nilai karakter seperti tanggung jawab, disiplin, empati, integritas, sikap kritis, 
dan religius sangat penting ditanamkan untuk mencegah degradasi moral di era 
digital melalui kurikulum karakter, pembiasaan nilai, literasi digital, serta 
keteladanan guru (Hidayat & Subando, 2024). 

Penelitian oleh Nora Karima Saffana dan Muhammad Rifa‟i Subhi turut 
menegaskan bahwa degradasi moral berasal dari faktor internal seperti lemahnya 
kontrol diri dan pemahaman agama, serta faktor eksternal seperti lingkungan dan 
pengaruh media digital. Pendidikan Agama Islam memiliki peran besar dalam 
menghadapi masalah ini melalui pembentukan karakter, revitalisasi pendidikan 
moral, serta penciptaan budaya religius yang mendukung tumbuhnya perilaku 
positif (Saffana & Subhi, 2023). Temuan-temuan penelitian tersebut menunjukkan 
bahwa dunia pendidikan membutuhkan pendekatan yang lebih menyeluruh dan 
berkesinambungan dalam membina karakter peserta didik, yang bukan hanya 
berpusat pada pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan akhlak dan 
spiritualitas. Dalam perspektif pendidikan Islam, pembentukan manusia 
seutuhnya menjadi tujuan utama proses pendidikan. Islam melihat manusia 
sebagai makhluk yang mempunyai unsur jasmani, akal, dan ruhani, sehingga 
pendidikan tidak cukup hanya menyampaikan pengetahuan, tetapi harus 
menyentuh pembentukan karakter dan kesadaran spiritual. Al-Qur‟an sebagai 
sumber nilai universal memberikan dasar filosofis yang kokoh bagi terwujudnya 
sistem pendidikan yang utuh dan bermakna. Pendidikan yang berlandaskan Al-



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  210 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

Qur‟an menuntut adanya perubahan pada berbagai aspek, mulai dari tujuan 
pendidikan, kurikulum, metode pembelajaran, peran guru, hingga lingkungan 
pendidikan (Muflikhun dkk., 2025). Dengan kata lain, pendidikan Qur‟ani 
menuntut pembaharuan yang menyeluruh agar mampu menjawab tantangan 
zaman dan tetap berorientasi pada pembentukan akhlak serta spiritualitas peserta 
didik. 

Keterkaitan antara masalah moral pelajar dan lemahnya pembinaan karakter 
memperkuat pentingnya menggali metode pendidikan dalam Al-Qur‟an. QS Yusuf 
memberikan pendekatan pendidikan melalui kisah yang menyentuh emosi dan 
menanamkan nilai melalui cerita yang sarat makna. QS Luqman ayat 12–19 
menghadirkan pendidikan berbasis nasihat dan dialog yang lembut, rasional, dan 
penuh kebijaksanaan. QS Al-Ahzab ayat 21 menegaskan pentingnya keteladanan 
Nabi Muhammad sebagai figur pembentuk karakter yang paling efektif. Ketiga 
metode ini saling melengkapi dan dapat menjadi landasan dalam mengembangkan 
pendidikan Islam yang relevan dengan tantangan modern. Berangkat dari paparan 
di atas, artikel ini ditulis dengan tujuan untuk menjabarkan metode pendidikan 
yang termuat dalam QS Yusuf ayat 3 dan 111, QS Luqman ayat 12–19, dan QS Al-
Ahzab ayat 21, menganalisis karakteristik pedagogisnya, dan menjelaskan 
landasan ketiganya dalam membentuk karakter serta spiritualitas peserta didik. 
Artikel ini diharapkan mampu memberi sumbangan yang bermakna bagi 
kemajuan pendidikan Islam, sekaligus menawarkan solusi atas berbagai 
permasalahan moral yang muncul dalam dunia pendidikan saat ini. 
 
METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis 
studi pustaka (library research), karena seluruh data diperoleh melalui penelusuran 
teks dan literatur yang relevan. Sumber data primer adalah teks Al-Qur‟an, 
khususnya QS Yusuf ayat 3 dan 111, QS Luqman ayat 12–19, dan QS Al-Ahzab ayat 
21, serta Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab sebagai rujukan utama dalam 
memahami makna dan konteks ayat. Sumber data sekunder berasal dari buku-
buku pendidikan Islam dan sejumlah artikel jurnal yang membahas metode 
pendidikan Qur‟ani, kajian tafsir, serta isu-isu pendidikan kontemporer. Analisis 
data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) melalui proses 
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan untuk memperoleh 
gambaran menyeluruh mengenai karakteristik metode pendidikan Qur‟ani dan 
relevansinya terhadap pembentukan karakter serta spiritualitas peserta didik di era 
modern.   

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Metode Pendidikan dalam QS Yusuf ayat 3 dan 111 
 

 َِ َِ ِ قجَْيِهۦِ ىَ ٍِ َُ وَإُِ مُْذَ  زاَ ٱىْقشُْءَا بٓ أوَْحَيْْبَٓ إىِيَْلَ هََٰ ََ َِ ٱىْقصََصِ ثِ ُِ ّقَصُُّ عَييَْلَ أحَْضَ َِ )َّحْ فِيِي (٣ٱىْغََٰ  

 
Artinya: “Kami menceritakan kepadamu kisah yang paling baik dengan 
mewahyukan Al Quran ini kepadamu, dan sesungguhnya kamu sebelum (Kami 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  211 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

mewahyukan)nya adalah termasuk orang-orang yang belum mengetahui.” (QS 
Yusuf, 12:3) 

 
Kata naqushshu yang berarti Kami menceritakan pada ayat tersebut secara 

langsung menggambarkan penerapan metode bercerita. Istilah naqushshu diambil 
dari kata qashsha-yaqushshu, yaitu bentuk kata kerja lampau (fi„il madhi) dan kata 
kerja sekarang atau yang akan datang (fi„il mudhari) yang mempunyai makna 
mengisahkan (Tambak, 2016). Kemudian, pada akhir ayat tersebut terdapat kata al-
ghafilin. Menurut Quraish Shihab yang dikutip dari tulisan Tabrani, istilah al-
ghafilin berasal dari kata ghafala yang pada pengertian awalnya bermakna 
“ketertutupan.” Jika kata naqushshu dihubungkan dengan al-ghafilin, maka 
maknanya merujuk pada orang-orang yang belum mengetahui. Hal ini 
memperlihatkan adanya proses pendidikan, dimana Allah SWT memberikan 
pengetahuan kepada manusia yang sebelumnya tidak mengetahui melalui kisah-
kisah dalam Al-Qur‟an dengan memanfaatkan metode bercerita (Tambak, 2016). 

Ayat lain yang menerangkankan penggunaan metode bercerita dalam 
proses pendidikan dapat ditemukan pada firman Allah SWT yang menyampaikan 
berbagai kisah kepada manusia, yaitu: 

 
نِِ  َُ حَذِيثبً يفُْزشََيَٰ وَىََٰ ب مَب ٍَ تِ ۗ  وُ۟ىًِ ٱلّْىَْجََٰ ٌْ عِجْشَحٌ لِّّ َُ فًِ قصََصِهِ ءٍ ىقََذْ مَب ًْ َِ يَذيَْهِ وَرفَْصِيوَ مُوِّ شَ رصَْذِيقَ ٱىَّزِي ثيَْ

( َُ ْىُ ٍِ ًٍ يؤُْ خً ىِّقىَْ ََ (١١١وَهُذيً وَسَحْ  

 
Artinya: ”Sesungguhnya pada kisah-kisah mereka itu terdapat pengajaran bagi 
orang-orang yang mempunyai akal. Al Quran itu bukanlah cerita yang dibuat-buat, 
akan tetapi membenarkan (kitab-kitab) yang sebelumnya dan menjelaskan segala 
sesuatu, dan sebagai petunjuk dan rahmat bagi kaum yang beriman.” (QS Yusuf, 
12:111) 

 
Metode bercerita pada ayat tersebut menjadi pelengkap bagi ayat 

sebelumnya, karena materi yang disampaikan berupa kisah-kisah yang selayaknya 
menjadi sumber pelajaran bagi peserta didik. Hal ini menandakan bahwa 
penerapan metode bercerita beserta isi kisahnya harus dapat mendorong peserta 
didik untuk mengambil hikmah, sebab setiap kisah yang disampaikan 
mengandung manfaat besar untuk dipikirkan dan direnungkan. Materi yang 
disampaikan melalui metode ini idealnya dapat mengajak peserta didik menggali 
pelajaran, sebagaimana tersirat dalam ungkapan fi qashashihim „ibrah (Tambak, 
2016). 

Pemaknaan terhadap ayat di atas menuntun kita untuk memahami 
bagaimana Al-Qur‟an mengarahkan pendidik agar menggunakan metode bercerita 
sebagai salah satu sarana dalam proses pembelajaran. Metode bercerita yang 
tercantum dalam Al-Qur‟an merupakan seperangkat cara yang dipakai oleh 
seorang pendidik dalam proses belajar mengajar agar peserta didik dapat 
mencapai tujuan pembelajaran atau menguasai kompetensi tertentu sebagaimana 
yang dibuat dalam silabus, dengan memanfaatkan kisah-kisah yang bersumber 
dari Al-Qur‟an (Hasibuan dkk., 2023). Menurut Abuddin Nata dalam tulisan Laili 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  212 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

dkk., kisah atau cerita sebagai salah satu metode pendidikan memiliki daya tarik 
tersendiri yang mampu menyentuh perasaan. Islam memahami bahwa manusia 
secara alami menyukai cerita dan bahwa cerita memiliki pengaruh yang besar 
terhadap perasaan. Dengan sebab itu, Islam memanfaatkan cerita sebagai salah 
satu metode dalam proses pendidikan (Laili dkk., 2022). 

Metode bercerita terbukti sangat efektif untuk membangun karakter dan 
menumbuhkan semangat dalam diri manusia. Contoh nyata dapat dilihat pada 
masyarakat Inggris pada masa kolonial, yang berkembang pesat karena para orang 
tua sering menanamkan kisah-kisah kepahlawanan kepada anak-anak mereka. 
Kebiasaan tersebut terbukti mampu membangkitkan semangat perjuangan 
masyarakatnya. Umat Islam pun sebenarnya memiliki teladan serupa melalui kisah 
para nabi, umat terdahulu, Rasulullah saw., serta  para sahabat yang banyak 
dijelaskan dalam Al-Qur‟an dan Hadis. Penyampaian kisah tidak harus disajikan 
sebagai cerita panjang dan utuh, tetapi dapat dijadikan metode internalisasi nilai 
karakter melalui bagian-bagian penting dari kisah tersebut. Langkah ini lebih 
efektif dalam menarik perhatian dan menggugah perasaan siswa untuk berpikir 
serta merenungkan maknanya. Mendengarkan kisah juga membuat siswa terikat 
secara emosional dengan tokoh cerita dan narator. Ikatan seperti ini tidak sekuat 
saat anak hanya menonton televisi atau mendengar radio karena media tersebut 
tidak memiliki kedekatan manusiawi. Topik cerita dalam Al-Qur‟an, misalnya 
mampu memuaskan pikiran sekaligus memberi dorongan, harapan, dan 
perenungan mendalam. Dampak emosionalnya dapat berupa rasa takut karena 
merasa selalu diawasi Allah, serta tumbuhnya rasa percaya diri karena yakin 
bahwa Allah senantiasa menolong hamba-Nya yang beriman (Alfajri dkk., 2025). 

Metode bercerita memiliki peran penting dalam pendidikan karena mampu 
memberikan pengaruh psikologis, emosional, dan moral yang mendalam bagi 
semua usia. Cerita tidak hanya berfungsi untuk menyampaikan informasi, tetapi 
juga menjadi sarana dalam membangun pemahaman, menumbuhkan motivasi, 
dan memperkuat perilaku positif. Teori Belajar Sosial Bandura dan Teori Naratif 
Bruner menjelaskan bahwa manusia belajar melalui pengamatan dan cerita. Nilai 
kesabaran, keteguhan, keadilan, dan ketawakkalan yang dicontohkan para tokoh 
dalam Al-Qur‟an diresapi melalui peniruan, pemikiran, dan perasaan sehingga 
mampu membentuk moral dan perilaku yang baik pada peserta didik. Relevansi 
metode cerita (qashash) dalam pendidikan semakin terlihat ketika ditinjau melalui 
pendekatan Pendidikan Karakter Komprehensif. Metode kisah menjangkau aspek 
kognitif, afektif, dan psikomotorik sehingga lebih efektif dalam menanamkan nilai 
moral dan membangun karakter (Sukmana dkk., 2025). 

Metode cerita memiliki nilai pendidikan yang kuat karena mampu 
menyajikan pelajaran secara lebih nyata, menyentuh perasaan, dan membantu 
peserta didik memahami nilai-nilai yang sulit dipahami jika hanya dijelaskan 
secara teori. Nilai ini semakin penting pada era modern yang penuh tantangan 
moral, ketika pengaruh digital, gaya hidup serba cepat, dan minimnya keteladanan 
sering membuat peserta didik kesulitan menemukan arah yang benar. Kisah dapat 
memberikan gambaran yang jelas tentang akibat sebuah tindakan dan teladan 
nyata dalam menghadapi persoalan hidup. Penggunaan cerita dalam pendidikan 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  213 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

karakter membantu siswa merenungkan makna sebuah peristiwa, 
menghubungkannya dengan pengalaman mereka sendiri, serta 
mengimplementasikan nilai-nilai seperti kejujuran dan tanggung jawab dalam 
aktivitas sehari-hari sehingga nilai moral tidak sekadar diketahui tetapi benar-
benar dihayati dan diwujudkan. 
 
Metode Pendidikan dalam QS Luqman ayat 12-19 
 

 ِ ٍَ ِ ۚ وَ ُِ ٱشْنُشْ لِِلَّّ َ خَ أ ََ َِ ٱىْحِنْ َََٰ يذٌ )وَىقَذَْ ءَاريَْْبَ ىقُْ َِ ًٌّ حَ َ غَِْ َُّ ٱلِلَّّ ِ ِ مَفشََ فئَ ٍَ ب يشَْنُشُ ىِْفَْضِهۦِ ۖ وَ ََ ُِ لِثِْْهِۦِ ١١يشَْنُشْ فَئَِّّ َََٰ ( وَإرِْ قبَهَ ىقُْ

( ٌٌ ٌٌ عَظِي شْكَ ىظَُيْ َُّ ٱىشِّ ِ ۖ إِ ًَّ لََ رشُْشِكْ ثٱِلِلَّّ جَُْ ىِذيَْهِ ١٣وَهُىَ يعَِظُهُۥ يََٰ َِ ثىََِٰ ّضََٰ يْْبَ ٱلِْْ يهُُۥ فًِ  ( وَوَصَّ ٍِ وَفصََِٰ ًَٰ وَهْ هُۥ وَهْْبً عَيَ ٍُّ يزَهُْ أُ ََ حَ

صِيشُ ) ََ ًَّ ٱىْ ىِذيَْلَ إىَِ ُِ ٱشْنُشْ ىًِ وَىِىََٰ َ ِِ أ يْ ٍَ ب ١١عَب ََ ب ۖ وَصَبحِجْهُ ََ ٌٌ فلَََ رطُِعْهُ ب ىيَْشَ ىلََ ثهِۦِ عِيْ ٍَ ٓ أَُ رشُْشِكَ ثًِ  ًَٰ هَذاَكَ عَيَ ( وَإُِ جََٰ

عْشُوفً  ٍَ ّْيبَ  َُ )فًِ ٱىذُّ يىُ ََ ٌْ رعَْ ُ ب مُْز ََ ٌْ فَأُّجَئِّنٌُُ ثِ شْجِعنُُ ٍَ  ًَّ ٌَّ إىَِ ُ ًَّ ۚ ث ِْ أََّبةَ إىَِ ٍَ ِْ ١١ب ۖ وَٱرَّجعِْ صَجيِوَ  ٍِّ ثقْبَهَ حَجَّخٍ  ٍِ ًَّ إَِّّهَبٓ إُِ رلَُ  جَُْ ( يََٰ

دِ أوَْ فًِ ٱلّْسَْضِ يَأدِْ ثهَِ  ىََٰ َََٰ َ ىطَِيفٌ خَجيِشٌ )خَشْدهٍَ فزَنَُِ فًِ صَخْشَحٍ أوَْ فًِ ٱىضَّ َُّ ٱلِلَّّ ُ ۚ إِ شْ ١١ب ٱلِلَّّ ٍُ حَ وَأْ يىََٰ ٌِ ٱىصَّ ًَّ أقَِ جَُْ ( يََٰ

ىسِ ) ٍُ ُ ًِ ٱلّْ ِْ عَزْ ٍِ ىِلَ  َُّ رََٰ بٓ أصََبثلََ ۖ إِ ٍَ  ًَٰ ْنَشِ وَٱصْجشِْ عَيَ َُ ِِ ٱىْ ّْهَ عَ عْشُوفِ وَٱ ََ شِ فًِ ١١ثِٱىْ َْ شْ خَذَّكَ ىِيَّْبسِ وَلََ رَ ( وَلََ رصَُعِّ

خْزبَهٍ فخَُىسٍ )ٱلَّْ  ٍُ َ لََ يحُِتُّ مُوَّ  َُّ ٱلِلَّّ شَحًب ۖ إِ ٍَ دِ ىصََىْدُ ١١سْضِ  َُّ أَّنَشَ ٱلّْصَْىََٰ ِ صَىْرلَِ ۚ إِ ٍِ شْيلَِ وَٱغْضُطْ  ٍَ ( وَٱقْصِذْ فًِ 

يشِ ) َِ (١١ٱىْحَ  

 
Artinya: “Dan sesungguhnya telah Kami berikan hikmat kepada Luqman, yaitu: 
"Bersyukurlah kepada Allah. Dan barangsiapa yang bersyukur (kepada Allah), maka 
sesungguhnya ia bersyukur untuk dirinya sendiri; dan barangsiapa yang tidak 
bersyukur, maka sesungguhnya Allah Maha Kaya lagi Maha Terpuji".[12] Dan 
(ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di waktu ia memberi pelajaran 
kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah, sesungguhnya 
mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar kezaliman yang besar".[13] Dan 
Kami perintahkan kepada manusia (berbuat baik) kepada dua orang ibu-bapaknya; 
ibunya telah mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambah-tambah, dan 
menyapihnya dalam dua tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang ibu 
bapakmu, hanya kepada-Kulah kembalimu.[14] Dan jika keduanya memaksamu 
untuk mempersekutukan dengan Aku sesuatu yang tidak ada pengetahuanmu 
tentang itu, maka janganlah kamu mengikuti keduanya, dan pergaulilah keduanya 
di dunia dengan baik, dan ikutilah jalan orang yang kembali kepada-Ku, kemudian 
hanya kepada-Kulah kembalimu, maka Kuberitakan kepadamu apa yang telah kamu 
kerjakan.[15] (Luqman berkata): "Hai anakku, sesungguhnya jika ada (sesuatu 
perbuatan) seberat biji sawi, dan berada dalam batu atau di langit atau di dalam 
bumi, niscaya Allah akan mendatangkannya (membalasinya). Sesungguhnya Allah 
Maha Halus lagi Maha Mengetahui.[16] Hai anakku, dirikanlah shalat dan 
suruhlah (manusia) mengerjakan yang baik dan cegahlah (mereka) dari perbuatan 
yang mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpa kamu. Sesungguhnya 
yang demikian itu termasuk hal-hal yang diwajibkan (oleh Allah).[17] Dan 
janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia (karena sombong) dan 
janganlah kamu berjalan di muka bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak 
menyukai orang-orang yang sombong lagi membanggakan diri.[18] Dan 
sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu. Sesungguhnya 
seburuk-buruk suara ialah suara keledai.[19]” (QS Luqman, 31:12-19) 

 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  214 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

Pada surat Luqman di atas, terdapat ajaran tentang metode pendidikan 
yang diterapkan oleh Luqman dalam memberikan pembelajaran kepada anaknya.  

 
Keteladanan 

Meskipun secara eksplisit ayat-ayat di atas tidak secara langsung 
menggambarkan bahwa Luqman mendidik melalui contoh perbuatan, namun ayat 
ke-12 yang menyinggung tentang kepribadian Luqman dapat dijadikan dasar 
bahwa keteladanan orang tua adalah aspek penting dalam pendidikan anak. Pada 
ayat tersebut, nama Luqman disandingkan dengan kata hikmah, yang dalam Tafsir 
Al-Misbah diartikan sebagai “Mengetahui yang paling utama dari segala sesuatu, 
baik pengetahuan, maupun perbuatan. Ia adalah ilmu amaliah dan amal ilmiah. Ia 
adalah ilmu yang didukung oleh amal, dan amal yang tepat dan didukung oleh 
ilmu.” Seseorang yang memiliki hikmah berarti memiliki keyakinan penuh 
terhadap ilmu dan tindakan yang dilakukannya, sehingga ia bersikap percaya diri, 
berbicara dengan tegas tanpa keraguan, dan bertindak dengan penuh kesadaran, 
bukan sekadar mencoba-coba (Shihab, 2002). 

Lebih lanjut, Dalam Tafsir Al-Misbah dijelaskan bahwa figur Luqman yang 
disebut dalam ayat tersebut merupakan sosok yang identitasnya masih 
diperdebatkan. Dalam tradisi Arab sendiri dikenal dua tokoh bernama Luqman. 
Pertama, Luqman bin „Ad, yaitu seorang tokoh yang dihormati karena 
kewibawaan, kepemimpinan, ilmu, kefasihan, dan kecerdasannya, serta kerap 
dijadikan contoh dalam berbagai kisah. Kedua, Luqman al-Hakim, yang terkenal 
dengan berbagai ungkapan hikmah dan perumpamaan yang disandarkan 
kepadanya. Menurut tafsir ini, tokoh yang dimaksud dalam Al-Qur‟an adalah 
Luqman al-Hakim (Shihab, 2002). 

Sementara itu, menurut Ibnu Katsir sebagaimana dikutip dari tulisan 
Masruroh, Luqman digambarkan sebagai seorang lelaki saleh, ahli ibadah, serta 
memiliki pengetahuan dan hikmah yang luas. Ada pula pendapat yang 
menyatakan bahwa ia merupakan seorang hakim pada masa Nabi Daud a.s. Hal ini 
mengindikasikan bahwa seluruh nasihat yang disampaikan Luqman kepada 
anaknya merupakan ajaran yang terlebih dahulu ia terapkan pada dirinya sendiri, 
sehingga menjadi teladan yang dapat ditiru oleh anaknya (Masruroh, 2015). 

 
Perintah 

Secara tersurat, ayat-ayat dalam surat Luqman banyak mengandung bentuk 
perintah. Misalnya, pada ayat 12 terdapat kata anisykur lillah yang berarti perintah 
untuk bersyukur kepada Allah. Ayat 14 berisi perintah untuk berbuat baik kepada 
kedua orang tua serta bersyukur kepada Allah. Selanjutnya, ayat 17 
memerintahkan untuk menegakkan salat, menyeru kepada kebaikan (ma‟ruf), dan 
bersabar. Kemudian, pada ayat 19 terdapat perintah agar bersikap sederhana 
dalam berjalan dan melunakkan suara saat berbicara. Adapun pada awal ayat 13 
terdapat kata wa idz qala yang berarti “dan ingatlah…,” merupakan seruan kepada 
Nabi Muhammad saw. dan siapa pun agar merenungkan nikmat Allah yang telah 
diberikan kepada Luqman, serta menjadikannya pengingat bagi orang lain 
(Masruroh, 2015). 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  215 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

Nasihat 
Pada ayat 13 terdapat kata ya„izhuhu yang lahir dari kata wa„zh, yakni bentuk 

nasihat yang berkaitan dengan berbagai kebaikan dan disampaikan dengan cara 
yang mampu menyentuh hati. Dalam Tafsir Al-Misbah, disebutkan bahwa 
penggunaan kata ini setelah ungkapan “dia berkata” memberikan gambaran 
tentang cara Luqman menyampaikan nasihatnya, yakni bukan dengan nada keras 
atau membentak, melainkan penuh kasih sayang, sebagaimana tampak dari sapaan 
lembutnya kepada sang anak. Selain itu, bentuk kata kerja ya„izhuhu yang 
menunjukkan waktu kini dan yang akan datang juga mengisyaratkan bahwa 
nasihat tersebut diberikan secara berulang-ulang, bukan hanya sekali, melainkan 
terus-menerus (Shihab, 2002). 

Dalam memberikan nasihat kepada putranya, Luqman tidak semata-mata 
menyampaikan perintah tanpa dasar yang jelas. Sebaliknya, setiap nasihat yang ia 
berikan selalu disertai penjelasan yang bersifat rasional. Ketika melarang putranya 
melakukan syirik, misalnya, Luqman mengemukakan alasan sebagaimana 
ditegaskan dalam firman Allah bahwa “Sesungguhnya mempersekutukan (Allah) 
itu benar-benar kezaliman yang besar.” Demikian pula saat memberikan nasihat 
kepada putranya agar berbakti kepada kedua orang tua serta bersyukur kepada 
Allah dan orang tuanya, ia menjelaskan alasan di balik perintah tersebut, yaitu 
bahwa orang tua, khususnya ibu, telah bersusah payah mengandung, melahirkan, 
menyusui, dan membesarkan anak. Selain itu, ia juga menegaskan larangan untuk 
menaati kedua orang tua dalam hal yang mengarah pada kemaksiatan atau 
penyimpangan akidah dengan menyertakan alasan sebagaimana firman Allah, 
“Kemudian hanya kepada-Ku kamu kembali, lalu Aku beritahukan kepadamu apa 
yang biasa kamu kerjakan.”  

Dalam mengajarkan bahwa Allah selalu mengawasi makhluk-Nya, Luqman 
memberi alasan melalui firman Allah, “Sesungguhnya Allah Maha Lembut lagi 
Maha Teliti,” yang menunjukkan bahwa Allah mengetahui setiap detail peristiwa. 
Ketika menasihati putranya mengenai kewajiban mendirikan salat, menyeru 
kepada kebaikan, mencegah kemunkaran, dan bersabar atas cobaan, Luqman 
memberikan alasan dengan firman Allah, “Sesungguhnya yang demikian itu 
termasuk urusan yang (harus) diutamakan,” sebagai penegasan bahwa setiap 
kewajiban dan perintah Allah penting dan harus dijalankan tanpa ragu. Selain itu, 
Luqman juga menasihati putranya agar tidak meninggikan suara, karena suara 
yang keras diserupakan dengan suara keledai (Ali dkk., 2023). 

Metode nasihat merupakan salah satu bentuk pendidikan yang berfungsi 
memberikan dorongan dan pembelajaran kepada seseorang. Nasihat dipahami 
sebagai upaya mengingatkan seseorang pada makna-makna penting yang mampu 
menyentuh perasaan dan membangkitkan emosi. Penyampaian nasihat dapat 
membuka hati anak untuk menerima kebenaran, mengarahkan mereka pada 
perilaku yang baik, serta menanamkan prinsip-prinsip Islam secara lebih 
mendalam (Muzakkir dkk., 2022). 

Nasihat yang disampaikan Luqman menunjukkan bahwa pendidikan yang 
efektif lahir dari komunikasi yang lembut, berulang, dan disertai alasan yang jelas 
sehingga anak memahami bukan hanya apa yang harus dilakukan, tetapi juga 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  216 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

mengapa hal itu penting. Cara ini membuat nasihat masuk ke hati karena tidak 
terasa sebagai tekanan, melainkan perhatian. Penjelasan rasional yang diberikan 
Luqman pada setiap nasihat memperlihatkan bahwa pendidikan moral tidak 
cukup hanya dengan perintah, melainkan membutuhkan pemahaman agar anak 
mampu membedakan yang benar dan yang salah secara mandiri. Pendekatan 
semacam ini membantu membentuk karakter yang dewasa, bertanggung jawab, 
dan mampu menjaga perilaku baik dalam berbagai situasi. 

 
Ganjaran (Reward) 

Salah satu ayat yang membahas tentang ganjaran atau reward terdapat pada 
ayat 12 yang menyatakan, “Bersyukurlah kepada Allah, barang siapa yang 
bersyukur, maka sesungguhnya ia bersyukur untuk dirinya sendiri.” Dalam Tafsir 
Al-Misbah, rasa syukur membawa kemaslahatan bagi diri sendiri, sedangkan 
orang yang tidak bersyukur justru merugikan dirinya. Ayat ini menjelaskan bahwa 
ganjaran dari bersyukur (reward) langsung bermanfaat bagi pelakunya sendiri.  
Selain itu, ayat 15 menyerukan kepada manusia untuk mengikuti jejak mereka 
yang kembali kepada Allah. Ganjaran yang diberikan berupa pengetahuan dari 
Allah tentang segala perbuatan yang telah dilakukan setiap individu. Dengan 
demikian, Allah memberikan balasan yang setimpal atas setiap amal, sehingga 
setiap tindakan memperoleh ganjaran yang sesuai (Masruroh, 2015). 

Penghargaan merupakan bentuk apresiasi bagi seseorang yang melakukan 
kebaikan, karena setiap individu pada dasarnya membutuhkan pengakuan atas 
usaha yang mereka lakukan. Dalam dunia pendidikan, reward atau ganjaran 
digunakan untuk meningkatkan motivasi belajar peserta didik. Pemberian 
penghargaan menghubungkan perilaku baik dengan perasaan senang, sehingga 
mendorong seseorang untuk terus mempertahankan tindakan positif. Metode 
reward juga dimaksudkan untuk menumbuhkan semangat dalam memperbaiki 
diri serta memotivasi peserta didik agar mampu mencapai prestasi yang lebih 
tinggi (Nursyamsi, 2021). 

Pemberian reward dalam pendidikan menegaskan bahwa perilaku baik 
selalu membawa manfaat bagi pelakunya, sebagaimana dijelaskan dalam ayat yang 
menunjukkan bahwa rasa syukur kembali kepada diri sendiri. Pemahaman seperti 
ini membuat peserta didik lebih menyadari bahwa kebaikan bukan hanya dinilai 
oleh orang lain, tetapi juga memperkaya diri mereka secara moral dan emosional. 
Ganjaran yang diberikan dengan cara yang tepat dapat menumbuhkan rasa 
percaya diri, menguatkan motivasi belajar, dan mendorong siswa untuk terus 
meningkatkan kemampuan serta sikap positif. Suasana belajar pun menjadi lebih 
menyenangkan karena peserta didik merasa dihargai atas usaha yang mereka 
lakukan, sehingga mereka terdorong mengulangi perilaku baik dan berusaha 
mencapai hasil yang lebih baik lagi. 

 
Hukuman (Punishment) 

Jika orang yang melaksanakan perintah akan diberi ganjaran (reward), maka 
begitu pula yang melakukan pelanggaran akan mendapat hukuman (punishment). 
Namun, apabila dikaji dari kalimat ayat, kata hukuman tidak diungkapkan secara 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  217 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

jelas atau langsung. Hal ini menunjukkan bahwa bentuk punishment yang 
diterapkan bukan dengan cara yang keras atau menakutkan. Misalnya, pada ayat 
13 terdapat larangan untuk tidak menyekutukan Allah (syirik). Setelah 
menyampaikan larangan tersebut, ayat melanjutkan dengan menjelaskan akibat 
dari perbuatan itu: “janganlah mempersekutukan Allah, sesungguhnya 
mempersekutukan Allah adalah benar-benar kedzaliman yang besar.” Dengan 
demikian, ayat ini lebih menekankan pada konsekuensi atau efek dari perbuatan 
syirik (Masruroh, 2015). 

Hukuman merupakan kebalikan dari reward. Manusia secara naluriah akan 
mengulang tindakan yang membawa penghargaan dan menjauhi perilaku yang 
berpotensi menimbulkan hukuman. Fungsi utama hukuman adalah menekan atau 
mengurangi perilaku yang tidak diinginkan. Tujuannya bukan untuk membalas, 
tetapi untuk mendidik agar pelaku dapat berkembang menjadi pribadi yang lebih 
baik. Hukuman tidak hanya dipahami sebagai penalti, melainkan sebagai proses 
pembinaan yang membantu individu menyadari kesalahan dan berusaha 
memperbaiki diri. Saat seseorang melakukan tindakan yang merugikan orang lain, 
hukuman yang diterimanya berperan bukan hanya sebagai sanksi, tetapi juga 
sebagai peluang untuk kembali pada perilaku yang benar (Nasyaa dkk., 2024). 

Hukuman dalam dunia pendidikan berperan sebagai cara untuk 
menimbulkan rasa jera sehingga seseorang menjauh dari perilaku yang tidak tepat. 
Penerapannya perlu dilakukan dengan cara yang mendidik agar dapat membentuk 
perilaku yang lebih baik dan mengarahkan individu ke arah yang benar. 
Pemberian hukuman yang bijaksana dapat menjadi sarana efektif untuk 
memperbaiki sikap sekaligus menumbuhkan motivasi bagi peserta didik 
(Nursyamsi, 2021). 

Penerapan hukuman dalam pendidikan pada dasarnya bertujuan 
membantu peserta didik memahami bahwa setiap tindakan memiliki akibat dan 
bahwa perilaku yang tidak tepat membawa dampak yang merugikan, baik bagi 
diri sendiri maupun orang lain. Penjelasan Al-Qur‟an yang lebih menonjolkan 
konsekuensi daripada ancaman menunjukkan bahwa proses mendidik tidak harus 
dilakukan dengan cara keras, tetapi melalui penegasan logis mengenai akibat dari 
pelanggaran. Pendekatan seperti ini membuat peserta didik lebih mudah 
menyadari kesalahan tanpa merasa takut berlebihan, sehingga mereka terdorong 
untuk memperbaiki diri secara sadar. Cara ini juga membantu membangun 
kedewasaan karena peserta didik belajar memilih perilaku yang benar bukan 
hanya untuk menghindari hukuman, tetapi karena memahami alasan di balik 
larangan tersebut. 
Metode Pendidikan dalam QS Al-Ahzab ayat 21 
 

 َ ًَ ٱهْءَاخِشَ وَرمََشَ ٱلِلَّّ َ وَٱىْيىَْ َُ يشَْجُىا۟ ٱلِلَّّ ِ مَب ََ ِ أصُْىَحٌ حَضَْخٌَ ىِّ ٌْ فًِ سَصُىهِ ٱلِلَّّ َُ ىنَُ (١١ مَثيِشًا )ىَّقذَْ مَب  

 
Artinya: “Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik 
bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari 
kiamat dan dia banyak menyebut Allah.” (QS Al-Ahzab, 33:21) 

 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  218 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

Ayat di atas pada dasarnya mengandung makna bahwa Allah swt. 
menjadikan Rasulullah saw. sebagai pemimpin umat manusia. Dalam diri beliau 
terdapat teladan yang sempurna yang harus diikuti oleh orang-orang beriman, 
khususnya mereka yang menginginkan dapat berjumpa dengan Allah, 
memperoleh pahala-Nya, serta keselamatan di hari kiamat. Inti pesan dalam ayat 
tersebut terletak pada ungkapan uswatun hasanah yang berarti teladan yang baik 
(Azis, 2024). 

Kata uswah atau iswah (ٌ أسُْوَة) berarti teladan. Menurut ahli tafsir az-
Zamakhsyari, ketika menerangkan ayat tersebut, terdapat dua kemungkinan 
makna keteladanan yang dimaksud dalam diri Rasulullah. Pertama, seluruh 
kepribadian Rasulullah secara totalitas merupakan teladan bagi umat. Kedua, 
dalam diri beliau terdapat sifat-sifat dan perilaku tertentu yang patut dijadikan 
contoh. Dari kedua pandangan tersebut, pendapat pertama dianggap lebih kuat 
dan lebih banyak dipilih oleh para ulama. Kata fi dalam firman Allah fi rasulillah 
berfungsi untuk “mengangkat” atau menunjukkan bahwa keteladanan itu tidak 
hanya terbatas pada satu sifat, melainkan mencakup seluruh pribadi Rasulullah 
saw (Shihab, 2002). Ayat di atas sering dijadikan sebagai landasan adanya konsep 
keteladanan dalam pendidikan. Keteladanan dianggap penting karena inti dari 
ajaran agama adalah akhlak yang tercermin melalui perilaku sehari-hari. Kata 
“keteladanan” berasal dari kata “teladan,” yang berarti sikap atau perbuatan yang 
patut dicontoh. Dengan demikian, keteladanan dalam makna uswatun hasanah 
dapat dipahami sebagai metode pendidikan dan pembimbingan melalui 
pemberian contoh yang baik, yang diridai oleh Allah swt., sebagaimana telah 
dicontohkan oleh Rasulullah saw. dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara 
(Sufiyana, 2021). 

Sebagian besar perilaku dan kebiasaan manusia terbentuk melalui proses 
meniru orang-orang di sekelilingnya. Proses belajar berlangsung dengan baik 
ketika seseorang mengikuti tindakan atau ucapan yang ia lihat pada orang lain. 
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Ibnu Sina yang menjelaskan bahwa anak 
memiliki potensi tabi„iyah, yaitu naluri bawaan untuk mengikuti segala hal yang ia 
lihat, dengar, dan rasakan (Sufiyah & Ramli, 2024). Metode uswah (keteladanan) 
dalam Ilmu Pendidikan Islam adalah metode yang implementatif, yakni 
memadukan aspek teoritis dan praktis secara selaras antara ucapan dan perbuatan, 
sehingga peserta didik dapat meniru secara langsung. Metode uswah sebagaimana 
terkandung dalam ayat tersebut memberikan pelajaran bahwa seorang pendidik 
harus bersikap jujur dan konsisten antara perkataan dan perbuatannya. Setiap 
tindakan pendidik hendaknya mencerminkan akhlak yang baik, karena sikap dan 
tindakan tersebut menjadi contoh yang mudah ditiru oleh peserta didik (Azis, 
2024). 

Metode keteladanan dalam pendidikan merupakan pendekatan yang 
dilakukan dengan menunjukkan perilaku baik sebagai contoh bagi peserta didik. 
Tujuannya agar mereka dapat meniru dan menerapkan sikap positif tersebut 
dalam kehidupan sehari-hari. Keteladanan yang benar mampu mendorong orang 
lain untuk mengikuti perilaku serupa. Perkataan, tindakan, dan sikap yang 
mencerminkan nilai-nilai positif menjadi contoh yang memberikan pengaruh kuat, 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  219 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

bukan hanya bagi peserta didik, tetapi juga bagi hubungan sosial secara umum 
(Mustofa, 2019). Keteladanan yang diajarkan melalui konsep uswatun hasanah 
menunjukkan bahwa pendidikan karakter tidak cukup hanya dengan perintah atau 
nasihat, tetapi harus ditunjukkan melalui perilaku nyata yang dapat dilihat 
langsung oleh peserta didik. Keteladanan Rasulullah saw. memperlihatkan 
bagaimana nilai-nilai seperti kejujuran, kesabaran, kepedulian, dan keberanian 
dapat diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari sehingga menjadi model yang 
mudah diikuti. Anak dan remaja cenderung belajar lebih cepat ketika melihat 
contoh nyata dibandingkan hanya mendengar teori, karena pengaruh perilaku 
yang ditampilkan seseorang sering kali jauh lebih kuat daripada penjelasan yang 
disampaikan secara lisan. Pendidik yang mampu menghadirkan keteladanan 
menjadikan proses pembelajaran lebih bermakna, sebab peserta didik tidak hanya 
memahami nilai-nilai baik, tetapi juga merasakan bagaimana nilai itu diterapkan 
dalam situasi nyata. Pendekatan ini pada akhirnya membantu membentuk 
karakter yang matang, stabil, dan selaras antara pemahaman, sikap, dan tindakan.   

 
SIMPULAN 

Pemaparan metode pendidikan dalam QS Yusuf, QS Luqman, dan QS Al-
Ahzab menunjukkan bahwa Al-Qur‟an memberikan pedoman yang sangat 
lengkap mengenai cara mendidik manusia melalui pendekatan yang menyentuh 
akal, hati, dan perilaku. Kisah-kisah dalam QS Yusuf menggambarkan bahwa 
cerita dapat menjadi sarana belajar yang efektif karena memadukan pengetahuan, 
hikmah, dan keteladanan tokoh sehingga peserta didik dapat memahami nilai-nilai 
moral secara lebih hidup. Nasihat dan penjelasan yang diberikan Luqman kepada 
anaknya memperlihatkan bahwa pendidikan yang baik lahir dari komunikasi yang 
lembut, rasional, dan dilakukan secara berulang agar nilai yang diajarkan dapat 
benar-benar meresap. Reward dan punishment juga hadir dalam bentuk penegasan 
manfaat dan konsekuensi yang logis sehingga peserta didik terdorong melakukan 
kebaikan atas kesadaran, bukan karena takut. 

Gambaran tentang Rasulullah sebagai uswatun hasanah dalam QS Al-Ahzab 
menunjukkan pentingnya keteladanan dalam pendidikan karena karakter 
seseorang lebih mudah terbentuk melalui contoh nyata daripada teori. Keteladanan 
menghadirkan keselarasan antara ucapan dan perbuatan sehingga peserta didik 
dapat melihat bagaimana nilai diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Seluruh 
metode yang dijelaskan dalam ayat-ayat tersebut memperlihatkan bahwa 
pendidikan dalam perspektif Al-Qur‟an bersifat komprehensif, menyentuh aspek 
kognitif, emosional, dan perilaku. Pendekatan ini relevan untuk membangun 
karakter yang kuat, dewasa, dan bertanggung jawab di tengah berbagai tantangan 
zaman.  
  
DAFTAR RUJUKAN 
Alfajri, A., Abubakar, A., & Ghany, A. (2025). Penguatan Pendidikan Karakter 

dengan Qashash Al-Qur‟an. JIIC: Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(5), 10660–
10671. 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  220 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

Ali, Z. M., Syaadah, R. T., & Salsabila, R. N. (2023). Metode Pendidikan Qur‟ani 
dalam Surat Luqman (Analisis Maqāṣidī Melalui Tafsir Ibnu Asyur). 
Misykat: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Quran Hadist Syari ah dan Tarbiyah, 8(2), 136–147. 
https://doi.org/10.33511/misykat.v8n2.136-147 

Azis, T. B. (2024). Konsep Keteladanan dalam Surat Al-Ahzab Ayat 21 sebagai 
Metode Pendidikan Islam. Wahana Islamika: Jurnal Studi Keislaman, 10(1), 66–
80. https://doi.org/10.61136/zfcxa339 

Hasibuan, N. K., Irwandra, I., Nofrita, H., & Zulfira, Z. (2023). Metode 
Pembelajaran Yang Terdaat Dalam Al-Qur‟an. Al-Uswah: Jurnal Riset dan 
Kajian Pendidikan Agama Islam, 6(2). https://doi.org/10.24014/au.v6i2.20844 

Hidayat, M., & Subando, J. (2024). Strategi Penanaman Nilai-Nilai Karakter Dalam 
Mencegah Degradasi Moral Siswa Pada Era Digital. Didaktika: Jurnal 
Kependidikan, 13(001), 523–534. https://doi.org/10.58230/27454312.1554 

Laili, F. N., Rouf, A., & Wardoyo, E. H. (2022). Antologi Metode Pendidikan Islam 
Berdasarkan Ayat-ayat Al-Qur‟an. Sumbula: Jurnal Studi Keagamaan, Sosial 
dan Budaya, 7(2), 231–246. https://doi.org/10.32492/sumbula.v7i2.5057 

Masruroh, L. (2015). Metode Pendidikan dalam Al-Qur‟an (Kajian Surat Luqman 
Ayat 12-19). Risalah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 1(1), 43–52. 
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v2i1.10 

Muflikhun, M., Nurjaman, I., Erihadiana, M., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2025). 
Restorasi Pendidikan Berbasis Nilai-Nilai Al-Quran: Tawaran Konseptual 
Bagi Tranformasi Pendidikan Modern. Islamic Management: Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam, 8(2), 1001–1014. 
https://doi.org/10.30868/im.v8i02.8621 

Mustofa, A. (2019). Metode Keteladanan Perspektif Pendidikan Islam. Cendekia: 
Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 23–42. 
https://doi.org/10.37348/cendekia.v5i1.71 

Muzakkir, M., T, M. Y., Nurismi, N., & MS, R. (2022). Penerapan Metode Nasihat 
dalam Meningkatkan Kemampuan Mengerjakan Ibadah Salat Pada Anak 
Usia 5-6 Tahun di TK Aisyiyah Bustanul Athfal II Perumnas. Al-Asma: 
Journal of Islamic Education, 4(2), 108–115. 
https://doi.org/10.24252/asma.v4i2.30304 

Nasyaa, R. A., Tanjung, A. K., & Nasution, A. N. H. (2024). Hakikat Hukuman 
Pendidikan Islam. Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu, 2(12), 729–136. 
https://doi.org/10.59435/gjmi.v2i12.1197 

Nursyamsi, N. (2021). Konsep Reward dan Punishment dalam Pendidikan Islam. 
Jurnal Mau‟izhah, 11(2), 1–26. https://doi.org/10.55936/mauizhah.v11i2.69 

Saffana, N. K., & Subhi, M. R. (2023). Degradasi Moral Ditinjau dari Perspektif 
Pendidikan Agama Islam. Muaddib: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 65–
73. 

Sakila, N., Nur, K., Hazalia, M., Salsabila, D., Pratiwi, D., Lingga, L. J., & Dasmarni, 
D. (2024). Efektivitas Pendidikan Karakter Terhadap Permasalahan Bullying 
di Lingkungan Sekolah. Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran, 7(3), 8159–
8164. https://doi.org/10.31004/jrpp.v7i3.30184 



QAYID: Jurnal Pendidikan Islam                                                                                    e-ISSN 3110-6412 
https://ejournal.hsnpublisher.id/index.php/qayid                                                     
Volume 1 Number 2 December 2025 

 

 

Lisensi: Creative Commons Attribution ShareAlike 4.0 International License (CC BY SA 4.0)  221 
 

Copyright; Aprina Noor Latifah,Mahyuddin Barni 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah Jilid 11: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-
Qur‟an. Lentera Hati. 

Sufiyah, S., & Ramli, M. (2024). Teori-Teori Belajar dalam Islam dan Psikologi. 
JIPKM: Jurnal Ilmiah Psikologi dan Kesehatan Masyarakat, 2(2), 727–737. 

Sufiyana, Y. (2021). Pendidikan Keteladanan dalam Islam (Analisis QS. Al-Ahzab: 
21). JIP: Journal Islamic Pedagogia, 1(1), 35–41. 
https://doi.org/10.31943/pedagogia.v1i1.20 

Sukmana, J., Utama, M. M. A., & Firdaus, F. (2025). Qashash Al-Qur‟an as A 
Character Education Strategy in Islamic Education: A Theoretical Analysis 
and Contemporary Relevance. Fahima: Jurnal Pendidikan Dan Kajian 
Keislaman, 4(2). 
https://ejournal.unu.ac.id/index.php/fhm/article/view/516 

Susanti, E., Robandi, B., & Halimah, S. (2025). Degradasi Moral dalam Dunia 
Pendidikan di Sekolah Dasar dalam Perspektif Pedagogik. Pendas : Jurnal 
Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(01), 120–127. 
https://doi.org/10.23969/jp.v10i01.21608 

Tambak, S. (2016). Metode Bercerita dalam Pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 1(1), 1–27. 
https://doi.org/10.25299/althariqah.2016.vol1(1).614 
 


